Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025

JURNAL HUKUM
STAATRECHTS

(FAKULTAS HUKUM UNIVERSITAS 17 AGUSTUS 1945 JAKARTA)

Pluralisme Hukum Dalam Perspektif Antropologi Hukum:
Konflik Antara Hukum Adat dan Peraturan Perundang-Undangan

Slamet Suwaryo!, Latif Argani2, Anang Supratikno3, Slamet Widodo#*
Universitas Muhammadiyah Purwokerto

slametsuwaryo3@gmail.com?, arganilatif22@gmail.com?,
anangsupratikno@gmail.com3, shwidodo@gmail.com*

Abstrak

Penelitian ini membahas pluralisme hukum di Indonesia dengan pendekatan antropologi hukum
untuk menganalisis konflik antara hukum adat dan peraturan perundang-undangan. Meskipun
konstitusi mengakui eksistensi hukum adat, dominasi hukum negara dalam hirarki normatif
kerap menimbulkan ketegangan, terutama dalam ranah agraria, waris, perkawinan, dan pidana
adat. Studi ini menyoroti bagaimana masyarakat lokal lebih memilih hukum adat sebagai
mekanisme penyelesaian konflik karena memiliki legitimasi sosial dan simbolik yang lebih kuat
dibanding hukum formal negara. Pendekatan antropologi hukum dipilih karena mampu
menggambarkan hukum sebagai praktik sosial hidup (law as lived), bukan semata teks normatif
(law as written). Penelitian ini menggunakan metode etnografi hukum, meliputi observasi
partisipatif dan wawancara mendalam untuk mengungkap cara masyarakat memahami dan
menegosiasikan pilihan normatif di tengah konflik. Hasilnya menunjukkan bahwa pluralisme
hukum di Indonesia bukanlah dualisme yang kaku, melainkan sistem dinamis dengan
interlegality antar norma adat, agama, dan negara. Dalam beberapa kasus, mekanisme adat
terbukti lebih efektif dalam mengupayakan keadilan substantif dibanding proses litigasi formal.
Studi ini juga menyoroti pentingnya rekognisi substantif terhadap hukum adat serta integrasi
kelembagaan adat ke dalam sistem hukum nasional. Kontribusi penelitian ini terletak pada
pengayaan teori pluralisme hukum dalam konteks Indonesia serta penyusunan model pluralisme
hukum empiris berbasis data lapangan. Temuan ini diharapkan dapat mendorong pembentukan
kebijakan hukum yang lebih inklusif dan sensitif terhadap keberagaman norma lokal.

Kata kunci: Pluralisme Hukum; Hukum Adat; Antropologi Hukum; Interlegality.

Abstract

This research discusses legal pluralism in Indonesia using a legal anthropology approach to
analysed the conflict between customary law and statutory regulations. Although the constitution
acknowledges the existence of customary law, the dominance of state law in the normative hierarchy
often creates tensions, particularly in the realms of agrarian issues, inheritance, marriage, and


mailto:slametsuwaryo3@gmail.com
mailto:arganilatif22@gmail.com
mailto:anangsupratikno@gmail.com
mailto:shwidodo@gmail.com

customary criminal law. The study highlights how local communities prefer customary law as a
mechanism for conflict resolution because it holds stronger social and symbolic legitimacy
compared to formal state law. The legal anthropology approach is chosen for its ability to depict
law as a lived social practice, rather than merely a normative text. This research employs legal
ethnography methods, including participatory observation and in-depth interviews, to uncover how
communities understand and negotiate normative choices amid conflicts. The findings indicate that
legal pluralism in Indonesia is not a rigid dualism, but rather a dynamic system with inter-legality
among customary, religious, and state norms. In some cases, customary mechanisms have proven to
be more effective in achieving substantive justice compared to formal litigation processes. This study
also emphasizes the importance of substantive recognition of customary law and the integration of
customary institutions into the national legal system. The contribution of this research lies in
enriching legal pluralism theory in the Indonesian context and developing an empirical model of
legal pluralism based on field data. These findings are expected to encourage the formulation of
more inclusive and sensitive legal policies towards the diversity of local norms.

Keywords: Legal Pluralism; Customary Law; Legal Anthropology; Inter-legality.

A. Pendahuluan

Indonesia secara konstitusional mengakui keberadaan adanya pluralisme hukum, yaitu
koeksistensi hukum negara (positif), hukum Islam, dan hukum adat dalam satu sistem
hukum nasional. Sistem hukum ini menunjukkan bahwa hukum adat bukan sekadar
alternatif, tetapi bagian integral dari struktur hukum nasionall. Namun, hukum negara
tetap berstatus dominan dalam hirarki normatif, sehingga hukum adat seringkali
dianggap yang lebih rendah. Dalam praktiknya, terutama dalam sengketa agraria, waris,
dan perkawinan, hukum adat sering kali berbenturan dengan hukum negara. Pendekatan
antropologi hukum menjadi relevan karena memberikan pemahaman bahwa hukum
tidak hanya sekedar teks normatif. Pendekatan ini menekankan hukum sebagai praktik
sosial yang berlangsung setiap hari, tidak hanya hukum yang tertulis dalam Undang-
Undang.

Banyak penelitian seperti Sulistiawati2 menyoroti konflik agraria yang muncul akibat
perbedaan batas klaim tanah adat dan sertifikasi oleh negara. Konflik di Manggarai
menunjukkan bahwa masyarakat adat cenderung mengandalkan bukti verbal dan
pengakuan dari komunitas, sedangkan hukum negara lebih mengandalkan sertifikat
tertulis. Penelitian ini menunjukan bahwa hukum adat masih menjadi pilihan pertama
dalam penyelesaian sengketa. Namun, penelitian tersebut kurang menyoroti bagaimana
masyarakat memahami dan merasionalisasi pilihan antara hukum adat dan hukum
negara secara antropologis. Rendahnya eksplorasi terhadap makna sosial dan simbolis
dari pilihan hukum oleh masyarakat setempat. Di sinilah pendekatan antropologi hukum
dapat memperdalam analisis melalui penelitian etnografi hukum.

Penelitian Nilna Aliyan Hamida pada tahun 2022, mendalami proses positivisasi hukum
adat lewat peraturan daerah dan UU Desa, namun ia mencatat adanya batasan

1 N. A Hamida, “Pluralisme Hukum Di Tengah Konflik Agraria,” nd.,
https://doi.org/https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752.

2 Linda Yanti Sulistiawati, “Pluralisme Hukum Dalam Resolusi Konflik Tanah Adat: Studi Kasus Indonesia
Timur,” n.d., https://repository.klri.re.kr/handle/2017.0ak/9812.

2



implementasi praktis. Positivisasi ini belum menjamin pengakuan nilai-nilai adat yang
dinamis3. Ia menyoroti bahwa hukum adat yang menjadi peraturan lokal sering
kehilangan karakter adaptif dan partisipatif. Studi ini belum menggali konflik konkret
antara hukum adat yang telah dipositisasi dan hukum negara. Misalnya, ketika norma
adat tertuang dalam perda tetapi masih bertabrakan dengan UU nasional tentang agraria
atau perkawinan. Pendekatan antropologi hukum dapat menelusuri ketegangan ini
dalam pengalaman kehidupan masyarakat sehari-hari.

Penelitian Widhiana H. Puri menekankan hukum progresif di bidang agraria: hukum adat
menjadi pelengkap hukum negara dalam merespon keadilan substantif*. Walaupun
normatif bersifat normatif-analitis, studi ini kurang memasukkan sudut pandang
masyarakat adat. Ia tidak mengeksplorasi cara masyarakat memahami dan memilih
norma hukum. Pendekatan ini juga tidak secara eksplisit menggunakan metodologi
antropologi hukum. Dengan demikian, studi ini memberikan fondasi normatif, namun
belum lengkap dalam memahami konflik hukum sebagai fenomena sosial budaya.
Penelitian baru perlu mengisi kekosongan dengan pendekatan empiris etnografi.

Penjelasan konflik yang terlalu fokus pada aspek formal seperti putusan pengadilan atau
peraturan nasional menyebabkan kurangnya pemahaman terhadap dinamika lokal.
Penelitian terdahulu sering melewatkan perspektif "law as lived", yaitu bagaimana
hukum diterapkan dalam praktik sehari-hari, padahal ini utama dalam antropologi
hukum?®. Padahal teori legal pluralism menekankan interaksi sosial antara norma
nasional dan norma lokal. Namun, penelitian sebelumnya belum banyak menelusuri
bagaimana warga memilih forum hukum tertentu ketika terjadi konflik. Selain itu,
mereka belum mencerminkan subjektivitas pihak lokal dalam menentukan hukum.
Pendekatan baru perlu menggambarkan keputusan hukum sebagai budaya dan simbolik.

Di samping itu konflik agraria, konflik perkawinan adat seperti ngerorod di Bali
menunjukkan ketegangan antara adat dan UU Perkawinan®. Ngerorod dilakukan
meskipun tidak memenuhi syarat formal, namun diterima oleh komunitas sebagai sah
secara budaya. Studi ilmiah tentang fenomena ini belum banyak menggunakan
pendekatan antropologi hukum. Peneliti ini lebih mengutamakan pada aspek yuridis
normatif (legal dengan UU). Akibatnya, belum tergambarkan bagaimana pelaku adat
menjustifikasi praktik di luar kerangka formal negara. Dalam penelitian ini, studi
etnografi akan menggali makna sosial dan simbol dari praktik perkawinan adat tersebut.

Kasus pidana adat yang tidak diakui hukum formal juga sering muncul dalam penelitian
populer dan akademik, misalnya kasus pelecehan seksual yang diselesaikan di lembaga

3 Nilna Aliyan Hamida, “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New Perspective?,”
Indonesian  Journal of Law and  Society 3, mno. 1 (March 19, 2022): 1,
https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752.

4 Widhiana H Puri, “Pluralisme Hukum Sebagai Strategi Pembangunan Hukum Progresif Di Bidang Agraria
Di Indonesia,” BHUMI: Jurnal Agraria Dan Pertanahan 3, no. 1 (July 14, 2017),
https://doi.org/10.31292/jb.v3i1.227.

5 Kurnia Warman, Saldi Isra, and Hilaire Tegnan, “Enhancing Legal Pluralism: The Role of Adat and Islamic
Laws Within the Indonesian Legal System,” https://www.abacademies.org/abstract/enhancing-legal-
pluralism-the-role-of-adat-and-islamic-laws-within-the-indonesian-legal-system-7242.html

6 Ni Putu Apriani Rahayu, “Pelaksanaan Perkawi Adat Bali”, https://th.unram.ac.id/wp-
content/uploads/2019/09/NI-PUTU-APRIANI-R-D1A115212.pdf

3



adat tanpa intervensi hukum negara. Kejadian ini menunjukkan bahwa masyarakat lebih
memilih hukum adat bahkan saat melibatkan tindakan pidana serius. Namun, literatur
akademik belum menggambarkan proses sosial di balik pilihan itu. Penelitian lebih
banyak bicara tentang legalitas formal, bukan praktik masyarakat. Padahal analisis
antropologi hukum mampu menjelaskan bagaimana kepercayaan terhadap lembaga adat
dan reputasi lokal mempengaruhi keputusan. Penelitian ini akan meneliti dilema antara
pilihan redres hukum formal versus adat dalam konteks pidana.

Kajian kasus hukum waris adat, seperti di komunitas Batak Toba dan Bugis,
menunjukkan adanya Kkonflik prinsip antara hukum adat kolektif dan hukum waris
nasional individualistik’. Studi-studi ini mencerminkan disparitas antara norma adat dan
peraturan perundang-undangan. Namun kebanyakan berperspektif sosiologi hukum
atau yurisprudensi Islam bukan secara eksplisit antropologi hukum. Mereka jarang
menempatkan peneliti sebagai pengamat lapangan yang berinteraksi langsung. Dengan
demikian, masih ada kekosongan dalam memahami dinamika pemaknaan lokal atas
hukum waris. Penelitian kami akan menutup kesenjangan itu dengan pendekatan
etnografi hukum.

Beberapa penelitian menyinggung pluralisme hukum sebagai strategi pembangunan
hukum progresif atau revitalisasi hukum adat8, mereka jarang mengeksplorasi konflik
konkret antara hukum adat dan hukum negara dalam sejumlah domain hukum sekaligus.
Penelitian terdahulu cenderung parsial, misalnya fokus pada agraria saja atau waris saja.
Tidak ada penelitian komprehensif yang membandingkan pluralisme hukum di bidang
agraria, perkawinan, waris, dan pidana adat dalam satu bingkai analitis. Penelitian ini
akan mengisi celah tersebut dengan cakupan yang lebih luas. Fokusnya tidak hanya
perundang-undangan tapi juga praktik dan makna lokal. Dengan begitu, studi ini
memperkaya literatur pluralisme hukum dalam perspektif antropologi hukum.

Penelitian seperti Tine Suartina di komunitas kasepuhan di Sukabumi dan Banten
menunjukkan bahwa pengakuan PD terhadap desa adat tidak otomatis memperkuat
eksistensi hukum adat. la menemukan bahwa formal recognition, seperti status desa adat
atau hutan adat, sering bersifat simbolis dan administratif. Penelitian kurang menggali
bagaimana anggota masyarakat mengenali dan memanfaatkan pengakuan administratif
itu dalam kehidupan hukum sehari-hari. Pendekatan antropologi hukum masih minim
digunakan untuk menganalisis hubungan internal dalam komunitas adat. Proposal kami
akan melengkapi analisis tersebut dengan observasi langsung di lapangan. Ini
memungkinkan identifikasi strategi-strategi lokal seperti penjagaan nilai-nilai adat
melalui praktik informal dan negotiation terhadap norma nasional.

Secara teoritis, konsep strong legal pluralism dan weak pluralism menurut Griffiths,
belum teruji secara empiris dalam konteks Indonesia modern. Apakah Indonesia
menerapkan pluralisme kuat, di mana norma adat hidup berdampingan tanpa pengakuan
negara, atau pluralisme lemah, di mana norma adat hanya sebagai bagian dari hukum

7 W Fikri, “Konsepsi Hukum Waris Islam Dan Hukum Waris Adat: Analisis Kontekstualisasi Dalam
Masyarakat Bugis,” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum 1, no. 2 (2016): 193-204.

8 N. A Hamida, “Pluralisme Hukum Di Tengah Konflik Agraria,” n.d.,
https://doi.org/https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752.

4



negara? Studi empiris Indonesia masih minim mengklarifikasi kondisi ini. Penelitian
kami akan menjawab pertanyaan itu melalui penelitian lapangan dan wawancara.
Dengan demikian, studi ini akan memberikan pemahaman lebih mendalam tentang
bentuk pluralisme hukum yang aktual. Ini menambah kontribusi ke arah verifikasi teori
pluralisme hukum dalam konteks lokal.

Penelitian terdahulu sering menggambarkan hukum adat sebagai representasi "masa
lalu”, sedangkan hukum negara diposisikan sebagai modernitas. Pendekatan ini
simplistik dan menyepelekan dinamika kultural yang terus berubah. Padahal hukum adat
bersifat adaptif dan mampu menyesuaikan diri dengan kondisi modern. Penelitian ini
akan menelaah bagaimana hukum adat berubah dan bernegosiasi dengan hukum formal.
Misalnya melalui mediasi komunitas atau rekognisi lembaga adat lokal. Ini akan memberi
gambaran yang lebih dinamis tentang pluralisme hukum.

Penelitian empiris biasanya menekankan aktor negara dan masyarakat adat sebagai dua
pihak terpisah, namun jarang memasukkan aktor ke dalam dinamika seperti korporasi,
lembaga swadaya masyarakat, dan lembaga agama. Padahal konflik agraria sering kali
melibatkan pihak ketiga seperti perusahaan perkebunan besar. Penelitian kami akan
memasukkan aktor-aktor tersebut ke dalam analisis pluralisme hukum. Dengan
demikian, interaksi antara hukum adat, hukum negara, dan entitas non-negara menjadi
lebih kompleks dan realistis. Ini menjadi kontribusi baru dalam memahami pluralisme
hukum sebagai sistem multiactor. Fokus penelitian tidak hanya pada dualisme adat-
negara tapi juga pada relasi lintas sektor.

Dalam konteks pidana adat, norma-norma informal sering mengandung nilai restorative
justice berbasis komunitas. Namun sistem hukum negara cenderung mengandalkan
punishment formal. Literatur akademik belum banyak mengeksplorasi potensi
penyatuan kedua pendekatan ini. Penelitian ini akan memperlihatkan bagaimana
masyarakat mendamaikan kedua pendekatan tersebut. Misalnya penyelesaian konflik
seksual atau kekerasan rambut adat versus hukum nasional. Pendekatan ini memberi
kontribusi praktis untuk kebijakan alternatif penyelesaian sengketa. Secara konseptual,
antropologi hukum memberi perhatian pada “law as lived” dan “law as practiced”, bukan
hanya teks hukum. Namun studi sebelumnya masih terbatas pada pendekatan teoretis
tanpa observasi lapangan langsung. Penelitian ini akan menggunakan metode etnografi
hukum, termasuk wawancara mendalam dan observasi partisipatif. Tujuannya untuk
mengetahui pilihan hukum masyarakat secara empiris. Ini memperkaya pendekatan
yang selama ini dominan yurisprudensi atau sosiologi hukum. Dengan demikian,
penelitian ini menambah metodologi panjang bagi jurisprudensi hukum plural.

Penelitian ini mengisi gap karena menggabungkan berbagai domain hukum agraria,
perkawinan, waris, dan pidana adat, dalam satu pendekatan antropologi hukum.
Sebagian besar studi sebelumnya hanya fokus pada satu domain saja. Penelitian ini
membuka cakupan komparatif antar domain hukum adat dan hukum negara. Misalnya,
bagaimana masyarakat menilai legitimasi norma di masing-masing domain. Ini
memperkaya literatur pluriformitas hukum secara holistik. Kontribusi ilmiahnya adalah
membangun model komparatif pluralisme hukum empiris. Tujuan utama penelitian ini
adalah menganalisis secara antropologis bagaimana konflik antara hukum adat dan



peraturan perundang-undangan muncul dan dimaknai oleh masyarakat lokal. Penelitian
bertujuan mengidentifikasi faktor sosial budaya yang memengaruhi pilihan norma
hukum oleh masyarakat. Selain itu, penelitian ini ingin melihat mekanisme informal yang
digunakan masyarakat dalam menyelesaikan konflik hukum. Dan juga menilai tingkat
adaptasi hukum adat dalam merespons tuntutan hukum formal. Studi ini diharapkan
memperlihatkan gambaran pluralisme hukum yang dinamis dan kontekstual.

Secara teoritis, penelitian ini akan menyumbang pada pengembangan konsep pluralisme
hukum dalam konteks negara multikultural. Kontribusi akademis meliputi verifikasi
empiris terhadap teori legal pluralism. Dan juga menambabh literatur tentang antropologi
hukum di Indonesia modern. Penelitian ini akan memperluas pemahaman tentang
hubungan antara hukum formal dan hukum lokal. Dan menyediakan model analisis yang
bisa diterapkan di konteks lain di Indonesia maupun negara lain dengan pluralisme
hukum. Ini memberi manfaat bagi akademisi hukum, antropolog, dan ilmuwan sosial.

Secara praktis, hasil penelitian dapat memberikan masukan kebijakan bagi pembuat
regulasi dan praktisi hukum negara. Misalnya rekomendasi integrasi lembaga adat ke
dalam sistem peradilan formal. Atau pengembangan mekanisme mediasi berbasis
budaya masyarakat. Studi ini juga dapat membantu pemerhati masyarakat adat dan LSM
memperkuat strategi hukum komunitas. Dengan demikian, penelitian berdampak pada
peningkatan keadilan hukum substantif bagi masyarakat adat. Dan juga mendorong
harmonisasi antara hukum adat dan hukum negara di ranah implementasi.

Penelitian ini diharapkan menjadi jembatan antara teori hukum dan praktik sosial di
lapangan. Dengan menyajikan analisis empiris yang mendalam dan kontekstual, studi ini
memberi wawasan baru bagi pengembangan ilmu hukum dan antropologi hukum.
Kontribusi praktis untuk penyusunan kebijakan pluralisme hukum juga diharapkan
meningkatkan legitimasi hukum adat. Terobosan ini penting untuk membangun sistem
hukum nasional yang inklusif dan responsif terhadap keberagaman. Oleh karena itu,
penelitian ini menjadi penting strategis baik secara akademis maupun bagi masyarakat.
Artikel ini bertujuan bagaimana bentuk pluralisme hukum dalam konteks masyarakat
Indonesia dan apa saja bentuk konflik yang terjadi antara hukum adat dan peraturan
perundang-undangan.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis antropologi hukum untuk
memahami pluralisme hukum sebagai praktik sosial yang law as lived dan bukan sekadar
teks normatif, dengan fokus pada konflik antara hukum adat dan hukum negara dalam
konteks agraria, perkawinan, waris, dan pidana adat; metode ini relevan karena konsep
legal pluralism memerlukan analisis terhadap interaksi berbagai norma dalam
kehidupan sehari-hari®. Studi ini bersifat deskriptif-interpretatif dan menggunakan
desain studi kasus etnografi hukum, di mana peneliti melakukan observasi partisipatif
terhadap praktik penyelesaian sengketa adat dan wawancara mendalam dengan tokoh

9D Sumardi, R Lukito, and M N Ichwan, “Legal Pluralism within the Space of Sharia: Interlegality of Criminal
Law Traditions in Aceh, Indonesia,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 5, no. 1 (2023).

6



adat, aparat desa, pengacara, serta masyarakat yang terlibat, sementara studi dokumen
mencakup peraturan daerah, putusan pengadilan, dan catatan lokal. Data yang diperoleh
dianalisis menggunakan analisis tematik untuk mengidentifikasi pola-pola konflik,
strategi resolusi, dan persepsi masyarakat terkait pluralisme hukum yang dinamis10.
Keabsahan data dijamin melalui triangulasi metode dan sumber, cross-checking
informan, serta diskusi dengan pakar hukum adat dan antropologi hukum agar
interpretasi budaya tidak bias. Penelitian ini juga memperhatikan etika penelitian
dengan memperoleh informed consent, menjaga kerahasiaan identitas informan, dan
menghormati norma adat setempat supaya tidak mengganggu keseimbangan sosial
komunitas. Dengan demikian, metodologi ini memungkinkan analisis yang komprehensif
dan kontekstual terhadap pluralisme hukum di Indonesia, mengisi kekosongan
metodologis dari penelitian sebelumnya yang belum banyak menggunakan pendekatan
antropologi hukum empiris dan komparatif.

B. Pembahasan
1. Teori Pluralisme Hukum Dan Pendekatan Antropologi Hukum

Konsep pluralisme hukum menurut Sally Falk Moore menekankan bahwa kelompok
sosial bersifat semi-autonomous social fields yang dapat menciptakan norma dan
mekanisme pengaturan sendiri secara otonom dan efektif dalam konteks lokal, yang
sering kali berjalan paralel dengan norma negara; ini relevan dalam konteks Indonesia
karena masyarakat adat memiliki kontrol internal atas tatanan hukum sendiri dalam
resolusi konflik agraria atau perkawinan adat tanpa bergantung sepenuhnya pada
hukum formal. John Griffiths mengadopsi gagasan tersebut dan memperluas konsep
legal pluralism sebagai heterogenitas normatif yang melekat dalam tindakan sosial
sehari-hari, di mana norma adat, agama, dan hukum negara saling bersinggungan
dalam praktik sosial yang riil. Griffiths juga membedakan antara pluralisme hukum
yang kuat (strong legal pluralism) dan lemah (weak legal pluralism), dimana dalam
pluralisme lemah hukum negara tetap superior meski mengakui norma lokal,
sedangkan di pluralisme kuat status hukum lokal dianggap setara dan mandiri.
Sementara itu, Boaventura de Sousa Santos mengkritik garis pemisah abyssal law yang
memisahkan hukum formal negara dengan sistem-sistem hukum inklusif masyarakat
lokal sebagai bentuk marginalisasi sistem hukum alternatif, dan mengusulkan
epistemologi hukum yang mendekolonialisasi praktik hukum formal dengan memberi
legitimasi pada sistem hukum lokal dan tradisional sebagai sumber keadilan nyatall.
Ketiga pemikir ini secara sinergis membentuk landasan teoretis bahwa pluralisme
hukum sejati terjadi ketika berbagai sistem hukum saling berinteraksi tanpa
subordinasi formal, dan masyarakat mampu hidup dengan norma hukum yang mereka
yakini dan praktikkan sebagai hukum. Dalam konteks Indonesia yang plural dan

10 Hamida, “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New Perspective?”
https://www.researchgate.net/publication/375803037_Adat_Law_and_Legal_Pluralism_in_Indonesia_To
ward_A_New_Perspective

11 Hilman S Haq and et al,, “Community Mediation-Based Legal Culture in Resolving Social Conflict of
Communities Affected by the COVID-19 Pandemic in West Nusa Tenggara, Indonesia,” Studia luridica
Lublinesia 31, no. 2 (2022): 1-22.



multikultural, pendekatan ini membuka jalan analisis bagaimana hukum adat dan
hukum negara bukan hanya eksis berdampingan, tetapi juga berdialog dan terkadang
berkonflik dalam kehidupan masyarakat sehari-hari.

Perspektif antropologi hukum menekankan bahwa terdapat distingsi penting antara
“law as it is written” (hukum yang tertulis) dan “law as it is lived” (hukum yang dijalani),
di mana hukum tertulis mencerminkan norma formal dan codified law di dalam sistem
negara, sedangkan hukum yang dijalani melibatkan norma yang hidup dalam praktik
sosial masyarakat adat dan agama. Dalam kerangka pluralisme, hukum negara sering
tertulis dan terstandardisasi, tetapi belum tentu mencerminkan pengalaman hukum
sehari-hari masyarakat yang lebih mengandalkan norma lokal yang tidak tertulis,
seperti norma adat penyelesaian sengketa keluarga atau pertanahan adat. Pendekatan
“law as lived” memberi ruang bagi pemahaman bagaimana masyarakat memilih norma
hukum lokal berdasarkan legitimasi sosial dan simbolik, meskipun bertentangan
dengan UU formal atau sistem peradilan. Contohnya, masyarakat adat di Kalimantan
memilih menyelesaikan konflik lahan dengan mediasi adat ketimbang jalur litigasi
formal karena nilai kepercayaan dan kepatuhan terhadap tokoh adat lebih tinggi
daripada pengakuan formal sertifikat negara. Studi tentang praktik perkawinan adat
yang tidak tercatat secara hukum negara juga menunjukkan mekanisme legitimasi
sosial yang berfungsi sebagai hukum yang dihayati masyarakat. Dengan demikian,
analisis antropologi hukum menunjukkan bahwa pluralisme hukum bukan hanya soal
kehadiran dua atau lebih norma hukum, tetapi soal pengalaman hukum secara hidup
dalam masyarakat.

Moore memberikan fondasi untuk menelusuri kapasitas komunitas lokal menciptakan
dan menegakkan norma sendiri tanpa intervensi negara, sementara Griffiths
menekankan pentingnya analisis empiris atas interaksi antar-norma tersebut, dan de
Sousa Santos menambah dimensi kritis dengan perspektif deskolonisasi hukum.
Ketiganya menyiratkan bahwa norma lokal tidak boleh diperlakukan sebagai turunan
tak berkuasa dari hukum negara, melainkan sebagai sistem normatif yang memiliki
struktur integritas dan legitimasi dalam konteks sosialnya. Dalam praktik pluralisme
hukum di Indonesia, pendekatan ini melihat hukum adat bukan sekadar pelengkap
hukum formal, tetapi entitas normatif yang hidup dalam interaksi sosial masyarakat
adat. Antropologi hukum tanggap pada dinamika ini dengan menggali bagaimana
cerita, ritual, bahasa, dan simbol adat membentuk instrumen hukum yang
entschlossen berlaku dalam komunitas. Studi seperti yang dilakukan oleh Turmudzi di
tingkat pemerintahan daerah memperlihatkan bahwa penggunaan konsep Moore
paling efektif ketika pemerintah lokal memberi ruang hukum adat sebagai mekanisme
penyelesaian konflik yang diakui secara administratif tetapi tetap otonom. Pendekatan
de Sousa Santos menambahkan bahwa rekognisi hukum adat tidak boleh hanya
simbolis, tetapi harus benar-benar mengatasi “garis abyssal” yang selama ini
mengeksklusikan hukum lokal dan menganggapnya inferior secara epistemik.

Dengan demikian, perbedaan antara “law as it is written” dan “law as it is lived” menjadi
kunci untuk menafsirkan konflik hukum adat negara, karena banyak norma yang
hidup dalam komunitas tidak tercatat tetapi secara moral dan sosial lebih diikuti.
Antropologi hukum memperlihatkan bahwa masyarakat sering mempertimbangkan

8



legitimasi sosial, reputasi tokoh adat, kepentingan komunitas, dan nilai simbolik
ketika memilih forum hukum, bukan hanya efektivitas hukum tertulis secara formal.
Ketika norma adat bentrok dengan UU seperti dalam kasus perkawinan adat yang
tidak tercatat, masyarakat lokal tetap melanjutkan praktik adat karena makna kultural
dan identitasnya. Pendekatan “law as lived” memungkinkan analis memahami bahwa
legitimasi hukum tidak semata-mata berasal dari legislasi negara, tetapi juga berasal
dari pengakuan komunitas atas norma lokal. Dalam konteks konflik agraria, petani
adat sering menolak sertifikat negara yang tak mengakui tatanan batas adat, meskipun
secara formal sertifikat itu valid. Melalui lens antropologi hukum, kita melihat bahwa
pilihan seperti ini didasari oleh epistemologi lokal yang memberi legitimitas lebih
tinggi kepada norma hidup ketimbang hukum tertulis.

Antropologi hukum mempelajari hukum sebagai gejala sosial dengan memperhatikan
struktur sosial, ritual, nilai, dan naratif rakyat, bukan hanya sebagai teks yang harus
ditafsirkan dalam pengadilan formal. Tradisi penelitian seperti oleh Cotterrell
menyatakan pentingnya melihat hukum dalam konteks interaksi sosial dan hubungan
kekuasaan dalam komunitas lokal. Dengan demikian, hukum dipahami sebagai bagian
dari budaya yang membentuk tatanan sosial dan mengorganisir pengendalian sosial,
bukan hanya alat negara. Studi antropologis terhadap praktik hukum adat menyoroti
bagaimana norma dan sanksi adat beroperasi secara simbolik dalam komunitas,
bahkan ketika negara menganggapnya tidak sah secara formal. Analisis ini
memperluas kemungkinan memahami pluralisme hukum tidak hanya sebagai
coexistence sistem norma, tetapi juga sebagai dialog aktif antar norma yang saling
mempengaruhi pembentukan keadilan sosial. Oleh karena itu, pendekatan antropologi
hukum memberi pendekatan metodologis yang kaya: observasi partisipatif,
wawancara mendalam, serta analisis simbolik untuk memahami hukum hidup
masyarakat. Hal ini kritis untuk menjembatani gap antara teks perundang-undangan
dan realitas sosial budaya hukum di lapangan.

John Griffiths secara eksplisit menolak ideologi legal centralism yang menganggap
hukum negara sebagai sistem hukum tunggal yang valid, dengan menyatakan bahwa
pluralisme hukum adalah fakta sosial yang tidak bisa diabaikan oleh analisis ilmiah
(legal pluralism is the fact; legal centralism is a myth)l2. Konsep ini mendasari
penyusunan studi pluralisme hukum kontemporer dengan mengakui bahwa norma
masyarakat adat dan agama bukan hanya hak istimewa atau subsidi, melainkan bagian
dari struktur hukum sosial. Moore memberikan dimensi struktural berupa semi-
autonomous social field yang memungkinkan norma lokal memiliki kapasitas regulatif
sendiri. Sementara de Sousa Santos mendorong agar norma-norma lokal diakui bukan
hanya secara administratif, tetapi juga epistemologis melalui deskolonisasi hukum
modern. Ketiga sudut pandang ini bersama-sama memperkuat argumentasi bahwa
pluralisme hukum yang sehat membutuhkan dialog setara antara norma tertulis dan
norma hidup. Pendekatan antropologi hukum yang mengintegrasikan teori tersebut

12 Cambridge University Press, “Law and the Epistemologies of the South,” n.d,
https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316662441.

9



memungkinkan kita menafsirkan konflik hukum adat negara sebagai gejala pluralisme
hukum yang belum tuntas, bukan sekadar disfungsi sistem formal.

Dalam pandangan de Sousa Santos, hukum negara sering memperkuat dominasi
struktural dan maskulin melalui epistemologi yang mengecualikan perspektif lokal,
sehingga proses deskolonisasi hukum diperlukan untuk membuka ruang bagi norma
alternatif dan keadilan transformatif. Legal pluralism versi Santos menolak pemisahan
abyssal antara hukum yang diakui dan hukum yang dianggap tak sah, serta mendorong
interlegality sebagai concrete form of legal mestizaje di mana norma formal dan
informal dapat berjejaring dalam penyelesaian konflik hukum. Ini sejalan dengan
pendekatan antropologi hukum yang melihat interaksi antar sistem hukum sebagai
arena negosiasi sosial dan simbolik, bukan hierarki tunggal. Dalam praktik pluralisme
hukum di Indonesia, usulan Santos relevan bagi integrasi hukum adat ke dalam sistem
peradilan formal melalui mekanisme mediasi dan pengakuan kelembagaan adat.
Interlegality ini bisa mengurangi konflik hukum negara-adat dengan menciptakan
arena toleransi hukum berbasis dialog hukum. Dengan demikian, pendekatan teori
legal pluralism yang dikombinasi antar Moore, Griffiths, dan de Sousa Santos sangat
relevan untuk memahami dan mereplikasi model pluralisme hukum demokratis yang
inklusif di Indonesia.

Kesimpulannya, teori pluralisme hukum dari Moore, Griffiths, dan de Sousa Santos
bersama-sama membangun kerangka analitik yang kuat dan relevan dengan konteks
antropologi hukum di Indonesia. Perbedaan antara “law as it is written” dan “law as it
is lived” menjadi fondasi penting untuk menjelaskan mengapa konflik antara hukum
adat dan hukum negara terus berlangsung dalam praktik. Antropologi hukum
menawarkan metodologi untuk menjembatani gap antara norma tertulis dan praktik
sosial, melalui observasi, wawancara, dan analisis simbolik. Dengan menganggap
hukum adat sebagai sistem hukum substantif yang hidup, penelitian ini memberikan
nuansa baru dalam pemahaman pluralisme hukum sebagai realitas sosial-budaya yang
kompleks. Kontribusi analitis ini diharapkan dapat memperkaya literatur hukum
plural di Indonesia dan memberikan pijakan normatif bagi rekognisi hukum adat yang
lebih adil. Secara praktis, pemahaman ini membuka peluang bagi kebijakan inklusif
yang menghormati keragaman norma hukum dalam masyarakat.

2. Bentuk-Bentuk Pluralisme Hukum Di Indonesia

Hukum negara di Indonesia didasarkan pada UUD 1945 dan produk peraturan
perundang-undangan yang bersifat kodifikatif dan berlaku secara nasional, mencakup
hukum pidana, tata negara, agraria, dan hukum keluarga, dan dirancang sebagai
kerangka normatif tertinggi yang menjamin kesatuan dan kepastian hukum bagi
seluruh warga negara. Dalam sistem hirarki hukum Indonesia, undang-undang
memiliki otoritas lebih tinggi daripada peraturan daerah atau norma lokal, sehingga
mengukuhkan dominasi hukum resmi negara. Produk hukum seperti UU No. 11/2006
tentang Pemerintahan Aceh menunjukkan bahwa negara juga mengakomodasi
ekspresi lokal di bawah payung peraturan negara, namun tetap dalam koridor
hirarkis. Meskipun demikian, hukum negara terkadang memperlemah eksistensi
hukum adat karena tidak selaras atau bertumpang tindih dengan norma informal.

10



Keberadaan hukum Islam dalam struktur formal, seperti UU Perkawinan dan UU
Perwakafan, merupakan bagian dari hukum positif, tetapi tetap ditempatkan di bawah
kerangka hukum negara secara keseluruhan. Hukum negara bertindak sebagai payung
formal yang menjamin legalitas norma lokal tetapi seringkali memberlakukan
subordinasi terhadap hukum adat dan hukum Islam ketika terjadi konflik.

Hukum adat di Indonesia merupakan hukum tidak tertulis yang hidup dan
berkembang secara dinamis dalam masyarakat lokal, terbentuk dari kebiasaan dan
nilai kolektif yang diwariskan secara lintas generasi, dan dijalankan melalui sanksi
sosial dan mekanisme kompensasi informal (KBB, 2023). Nilai-nilai adat dianggap
sebagai “living law” yang membentuk rasa keadilan lokal dan ketertiban komunitas
tanpa perlu regulasi formal, sehingga hukum adat tetap eksis meskipun tidak tercatat
sebagai norma resmi. Penelitian oleh Fadlil3menunjukkan bahwa pengakuan negara
melalui Pasal 18B Ayat 2 UUD 1945 dan sejumlah perda mampu memperkuat
kepatuhan hukum berbasis budaya lokal, meskipun pengakuan itu sering bersifat
administratif bukan substansial. Interaksi norma adat dan hukum positif kadang
menciptakan ketegangan jika norma lokal tidak diakomodasi penuh dalam
perundang-undangan nasional. Dalam banyak kasus sengketa agraria, masyarakat
adat lebih memilih resolusi berdasarkan norma adat walaupun secara formal UU
Pokok Agraria memiliki prioritas legal. Dengan demikian, hukum adat berfungsi
sebagai sistem normatif alternatif yang bersifat hidup, adaptif, dan berbasis
kepercayaan komunitas.

Hukum Islam di Indonesia diimplementasikan sebagai bagian dari hukum negara
dalam ranah perdata, khususnya dalam kasus perkawinan, waris, wakaf, dan ekonomi
[slam, yang ditangani oleh Pengadilan Agama berdasarkan UU No.3/2006 dan
Kompilasi Hukum Islam (KHI). Penelitian Suaidi & Hannan pada praktik waris di
komunitas Muslim Madura menggambarkan bahwa hukum Islam tetap berperan
sebagai sistem normatif yang diakui dan dijalankan secara formal, sekalipun
terkadang terjadi ketegangan dengan hukum adat lokal. Pengaturan hukum Islam
perdata memberikan landasan hukum bagi mayoritas penduduk, tetapi dalam
pluralisme hukum ia berinteraksi erat dengan norma adat yang tidak tertulis. Khusus
di Provinsi Aceh, hukum Islam bahkan diimplementasikan dalam ranah pidana melalui
ganun, tetapi tetap berada dalam kerangka legal tertinggi nasional. Singkatnya, hukum
[slam merupakan elemen penting dalam sistem pluralisme hukum Indonesia karena
ia berfungsi di bawah pengawasan negara namun juga memiliki legitimasi berbasis
agama dan komunitas.

Interaksi antar sistem hukum-hukum negara, hukum adat, dan hukum Islam di
Indonesia sering menimbulkan friksi, terutama ketika norma hukum formal tidak
cocok dengan praktik sosial lokal dan komunitas tetap menjalankan hukum adat
sebagai tatanan normatif yang sah menurut mereka. Dalam sengketa tanah adat,
misalnya, meskipun sertifikat negara diakui secara hukum formal, masyarakat adat di
Kalimantan atau Sulawesi Selatan lebih mengandalkan mekanisme mediasi adat

13 M Fadli, “Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong Kepatuhan
Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia,” Majalah Hukum Nasional 54, no. 2 (2024): 283-
314, https://doi.org/https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896.

11



karena dianggap lebih adil dan menyelamatkan relasi sosial lokal. Di bidang
perkawinan, masyarakat Minangkabau menunjukkan bagaimana norma adat (sasuku)
kadang berbenturan dengan UU Perkawinan, menciptakan dilema antara kepatuhan
hukum negara dan pemenuhan norma adat. Konflik waris juga muncul ketika hukum
adat kolektif bertentangan dengan prinsip individualistik hukum Islam atau hukum
perdatal4. Friksi ini mencerminkan bahwa aturan formal negara tidak cukup
representatif bagi keberagaman norma lokal, dan hukum adat masih menjadi sistem
hukum yang diikuti secara sosial.

Bentuk-bentuk pluralisme hukum di Indonesia memunculkan situasi di mana
masyarakat memilih forum hukum berdasarkan konteks sosial dan keyakinan
identitas mereka, bukan semata efektivitas hukum formal. Saat terjadi konflik agraria,
masyarakat adat cenderung memilih resolusi melalui pengakuan tokoh adat atau
sistem lembaga adat, meskipun putusan formal mungkin tidak diakui negara. Di ranah
waris, terdapat masyarakat yang masih menggunakan hukum adat karena sistem
kekerabatan seperti matrilineal atau patrilineal lebih sesuai dengan praktik sosial
mereka daripada sistem waris formal. Perkara perkawinan Islam yang melibatkan
praktik adat juga memperlihatkan pluralisme dalam validasi pernikahan, praktik adat
tetap diikuti meski pencatatan negara tidak dilakukan. Interaksi ini memperlihatkan
pluralisme hukum sebagai arena dialog praksis yang tidak selalu selaras dengan
hierarki formal.

Studi pluralisme hukum Murdan!5 menekankan bahwa di era kemerdekaan, hukum
negara lebih menonjolkan peran agama dibandingkan hukum adat dalam
pembentukan norma pengatur perkawinan, padahal hukum adat tetap berfungsi di
masyarakat sebagai regulasi informal yang terus hidup. Ini menunjukkan bahwa
meskipun hukum negara bersifat kodifikatif dan dominan, hukum adat terus
mempertahankan legitimasinya dengan membentuk struktur sosial yang loyal
terhadap tradisi. Dalam banyak komunitas, norma adat tetap dikaitkan dengan
identitas budaya dan moral kolektif meski tidak tercatat secara resmi. Hukum Islam
perdata memberikan legitimasi formal yang relevan bagi umat Muslim, tapi tetap
mengakomodasi interaksi dengan hukum adat lokal dalam praktik pernikahan dan
waris. Munculnya perda dan pengakuan administratif terhadap desa adat dapat
memperkuat sinergi antar sistem hukum, tapi perlu pendalaman makna substansial
bagi komunitas lokal?®.

Pendidikan hukum dan peradilan formal di Indonesia cenderung memperkuat
supremasi hukum negara, meskipun keberagaman norma lokal telah diakui
konstitusional. Hal ini menimbulkan gap antara praktik hukum di masyarakat dan
aplikasi hukum resmi. Banyak hakim atau aparat hukum belum memahami norma
adat yang hidup dan ketegangan antara hukum nasional, Islam, dan adat sebagai

14 K Iftitah and M Y Santosa, “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia: Pengaruh Sistem Kekerabatan
Masyarakat Adat Terhadap Corak Hukum Waris Adat Di Indonesia,” Syariah: Jurnal IImu Hukum 1, no. 2
(2023): 234-42, https://doi.org/https://doi.org/10.62017 /syariah.v1i2.543.

M Murdan, “Pluralisme Hukum (Adat Dan Islam) Di Indonesia,” Mahkamah: Jurnal Kajian Huku,

https://www.syekhnurjati.ac.id /jurnal /index.php/mahkamah/article/download/573/503.
16 Fadli, “Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong Kepatuhan
Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia.”

12



manifestasi pluralisme hukum sosial. Interaksi antar norma sering tidak dipedulikan
saat mengambil keputusan hukum karena tidak diakui sebagai dasar formal. Studi
sosiologis menyarankan perlunya integrasi pendekatan pluralisme hukum dalam
pendidikan hukum dan pelatihan hakim agar bisa merespon konflik trademark norma
ruang lokall”. Dengan demikian, pluralisme hukum di Indonesia memerlukan
kesadaran dan kompetensi hukum multikultural di antara aparat negara.

Bentuk pluralisme hukum di Indonesia mencakup tiga sistem normatif utama yaitu
hukum negara, hukum adat, dan hukum Islam yang saling berinteraksi, kadang
bersinggungan dan menciptakan friksi ketika norma tertulis tidak sinkron dengan
praktik sosial. Hukum negara memberikan dasar legal formal, hukum Islam mengatur
aspek perdata sebagian besar masyarakat Muslim, dan hukum adat bertindak sebagai
norma hidup masyarakat yang diwariskan secara tidak tertulis. Interaksi di antara
ketiganya membentuk sistem hukum yang plural dan multi-layered, di mana
masyarakat memilih hukum berdasarkan legitimasi sosial, konteks budaya, dan
identitas komunitas. Studi pluralisme hukum dan antropologi hukum perlu menggali
lebih dalam interlegality hubungan antar sistem hukum sebagai arena dialog dan
negosiasi normatif. Analisis empiris terhadap interaksi antar norma ini akan
memperkaya pemahaman tentang bagaimana pluralisme hukum berfungsi nyata di
Indonesia. Studi ini berkontribusi penting terhadap wacana pembangunan hukum
nasional yang inklusif dan responsif terhadap keberagaman hukum lokal.

3. Studi Kasus Anatara Hukum Adat Dan Hukum Negara

Konflik agraria antara masyarakat adat Dayak dan perusahaan perkebunan sawit di
Kalimantan Tengah mencuat ketika perusahaan memperoleh HGU seluas ribuan
hektar tanpa konsultasi dengan komunitas lokal yang memiliki hak ulayat turun-
temurun; kasus ini menimbulkan perlawanan masyarakat Dayak Marjun karena
pembukaan lahan merusak situs leluhur dan hutan mangrove yang menjadi sumber
kehidupanl8. Meskipun Pasal 66 UU32/2009 melindungi warga yang
memperjuangkan hak lingkungan, aparat hukum lebih memilih kriminalisasi warga
ketimbang mediasi dalam kerangka ADR. Kriminalisasi ini memperlihatkan
bagaimana hukum negara menegakkan dominasi formal dan mengabaikan norma
sosial dan adat yang hidup dalam masyarakat. Padahal Framing konflik agraria sebagai
kriminalitas menunjukkan bahwa hukum formal belum mampu memetakan nilai-nilai
lokal dalam analisis kasus secara kontekstual. Peneliti bidang antropologi hukum
menilai bahwa tindakan negara tersebut mengabaikan epistemologi lokal yang
memberi supremasi terhadap norma hidup masyarakat. Studi ini mengungkap bahwa
konflik hukum bukan hanya soal ketidakcocokan peraturan, tapi juga soal legitimasi
sosial dan simbolik norma.

17 Eni Indah Sundari et al, “Tumpang Tindih Kewenangan Kejaksaan Dan Kepolisian Dalam RUU
Kejaksaan,” Birokrasi: JURNAL ILMU HUKUM DAN TATA NEGARA 3, no. 1 (March 29, 2025): 94-107,
https://doi.org/10.55606/birokrasi.v3i1.1831.

18 “Konflik Dengan Perusahaan Sawit, Warga Dayak Marjun Terjerat Hukum,” Mongabay Indonesia, n.d.,
https://www.mongabay.co.id/2022/09/12 /konflik-dengan-perusahaan-sawit-warga-dayak-marjun-
terjerat-hukum/.

13



Studi kasus masyarakat Kinipan, Lamandau, Kalimantan Tengah menggambarkan
bagaimana konflik struktural agraria menyebabkan keterasingan masyarakat adat
dari tanah ulayat mereka. Menurut data KPA (2005-2022), ribuan konflik agraria
melibatkan jutaan hektar lahan dan berjuta penduduk adat terdampak!®. Negara
secara formal mengakui keberadaan masyarakat adat dalam Pasal 18B ayat (2) dan
Pasal 28l ayat (2) UUD 1945, tetapi perlindungan hukum terhadap hak atas tanah adat
masih lemah dan simbolik. Studi ini menunjukkan bahwa masyarakat adat sering
kehilangan hak atas tanah karena ketidakjelasan regulasi serta lemahnya penerapan
prinsip FPIC (Free, Prior and Informed Consent). Dalam menyelesaikan konflik,
masyarakat adat sering memilih jalur adat dan menolak litigasi formal walaupun
berisiko kriminalisasi. Kasus Kinipan menjadi ilustrasi bahwa pluralisme hukum
formal belum merepresentasikan pluralisme hukum praktis masyarakat adat.

Bentuk konflik serupa juga terjadi di Dayak Ketapang, Kalimantan Barat, yang
menghadapi PT Kayong Agro Lestari. Ketika perusahaan merambah wilayah tanpa izin
adat, masyarakat adat menjatuhkan sanksi adat berupa denda materiil seperti
pelecehan tokoh dihormati (Rp 8 juta), ancaman (Rp 3,2 juta), dan pencemaran (Rp 2,8
juta) serta tindakan spiritual (hukum adat Simpang Dua) sebagai bentuk pemulihan
keharmonisan sosial?0. Perusahaan akhirnya mematuhi sanksi adat tersebut,
meskipun sanksi itu tidak diakui oleh hukum positif negara. Kasus ini menggambarkan
bagaimana komunitas adat mempertahankan mekanisme hukumnya untuk
menegakkan norma sosial di luar sistem peradilan formal. Sanksi adat dalam konteks
ini berfungsi menegur pelanggaran terhadap nilai-nilai lokal dan menyampaikan
eksistensi hukum adat sebagai regulasi normatif yang efektif. Ini menegaskan bahwa
norma lokal tetap memiliki efek sanksi signifikan meskipun tidak memiliki basis
formal dalam hukum negara.

Dalam kasus yang berbeda, masyarakat Simpang Dua di wilayah Dayak menerapkan
sanksi adat untuk penyelesai konflik tanah ulayat yang dianggap telah dilanggar pihak
korporasi, dan hasilnya menunjukkan keberhasilan restorasi sosial, walaupun hukum
negara tidak memberi perlindungan legal lebih jauh. Sanksi adat bukan semata
hukuman, tetapi juga alat simbolik untuk mengembalikan keseimbangan komunitas
dan spiritual. Namun, efektivitas sanksi adat bergantung pada kesadaran kolektif
masyarakat dan pengakuan terhadap nilai-nilai lokal. Dalam banyak kasus,
keberhasilan sanksi adat adalah karena kerja sama pemerintah daerah yang
menghormati nilai lokal meski tidak secara formal memformalisasi norma adat. Ini
menunjukkan bahwa interaksi antara hukum adat dan hukum negara bersifat selektif
dan pragmatis dalam level lokal. Pendekatan antropologi hukum penting untuk
memahami bagaimana masyarakat menegosiasi legitimasi norma hukum ketika
terjadi pelanggaran terhadap hak kolektif adat mereka.

19 Budiono, “Keterasingan Masyarakat Hukum Adat Dalam Konflik Agraria Struktural,” Fenomena: Jurnal
IImu Sosial Dan Pendidikan 19, no. 2 (2022),
https://doi.org/https://doi.org/10.36841/fenomena.v19i02.5498.

20 R Apriyani, “Keberadaan Sanksi Adat Dalam Penerapan Hukum Pidana Adat,” Jurnal Prioris: Jurnal
Hukum, Universitas Trisakti, 2023.

14



Dari perspektif hukum pidana adat, penelitian oleh Rini Apriyani?! menyoroti bahwa
penerapan sanksi pidana adat di Kalimantan Timur dan Kalimantan Utara hanya
diberlakukan untuk beberapa jenis pelanggaran tertentu dan tidak berlaku universal
meskipun dalam praktik, sanksi adat sering kali berat dan tidak jelas ketentuan
hukumnya secara formal. Ketidakjelasan ini menyebabkan ketidakpastian hukum
dalam masyarakat yang mencoba mengejawantahkan hukum adat sebagai alternatif
penyelesaian konflik. Hukum adat pidana ini bersifat context-specific dan berakar kuat
dalam nilai budaya, tetapi belum diakui sebagai sistem hukum formal.
Konsekuensinya, penerapan sanksi adat sering menyinggung prinsip kepastian hukum
yang diatur dalam hukum nasional. Di sinilah letak friksi antara norma lokal dan
hukum negara yang bersifat universalis. Studi ini memperlihatkan perlunya integrasi
interpretatif yang menghormati dinamika sosial lokal.

Keseluruhan kasus agraria di Kalimantan memperlihatkan pola konflik yang khas:
tumpang tindih klaim tanah ulayat dan HGU, minimnya mediasi, kriminalisasi
masyarakat adat, serta peran sanksi adat sebagai kontrol normatif lokal. Misalnya
kasus Dayak Marjun dan Kinipan?2, warga yang memperjuangkan hak ulayat justru
dijerat pidana oleh aparat negara. Namun masyarakat adat menolak jalur formal dan
memilih mediasi informal melalui lembaga adat. Praktik ini merefleksikan hukum
sebagai praktik sosial yang menjadi bagian “law as lived”, bukan hanya “law as
written”. Keberadaan Batamad sebagai lembaga adat yang memiliki kewenangan
memaksakan norma adat di lapangan memperkuat legitimasi lokal meski tidak ada
dasar formal negara. Kasus-kasus ini menunjukkan bahwa pluralisme hukum di
lapangan merupakan arena negosiasi aktor hukum formal dan informal yang tak
simetris.

Dari sudut etnografi hukum, interaksi antara hukum adat dan hukum negara dalam
konflik agraria di Kalimantan menunjukkan dimensi simbolik, materiel, dan sosial
yang tidak tertangkap oleh analisis normatif semata. Observasi lapangan
memperlihatkan bahwa masyarakat adat menganggap sertifikat HGU lemah
legitimnya jika tidak diiringi persetujuan adat dan keberpihakan komunitas. Ketika
norma formal tidak mencerminkan nilai lokal, masyarakat memilih menyelesaikan
sengketa melalui sanksi adat atau mediasi informal demi memelihara keharmonisan
sosial. Pilihan tersebut membentuk hybrid legal order kombinasi norma formal dan
adat yang dijalani secara simultan. Studi ini melengkapi literatur lewat pendekatan
yang menempatkan voice masyarakat sebagai pusat analisis pluralisme hukum. Selain
itu penelitian ini menyoroti peran emosional dan spiritual dalam legitimasi norma
adat.

Konflik agraria di Kalimantan memberikan gambaran konkrit tentang pluralisme
hukum dalam praktik ketika hukum negara gagal mengakomodasi hak-hak
masyarakat adat, hukum adat muncul sebagai sistem hukum alternatif yang hidup dan
efektif melalui sanksi adat serta mediasi komunitas. Studi ini menekankan bahwa

21 R Apriyani, “Keberadaan Sanksi Adat Dalam Penerapan Hukum Pidana Adat,” Jurnal Prioris: Jurnal
Hukum, Universitas Trisakti, 2023.

22 Indro Budiono, “Keterasingan Masyarakat Hukum Adat dalam Konflik Agraria Struktural”, November
2024 FENOMENA 19(02):255 DOI:10.36841 /fenomena.v19i02.5498.

15



pluralisme hukum bukan hanya soal keberadaan dua sistem norma, tetapi soal
adaptasi norma di tataran praktis dan dinamika kekuasaan. Hasil temuan
mempertegas perlunya memperkuat prinsip FPIC, mempercepat sertifikasi tanah
ulayat, dan mengintegrasikan lembaga adat ke dalam sistem ADR formal. Kontribusi
penelitian ini bersifat empiris dan praktis: memberi bukti nyata pluralisme hukum di
Indonesia, serta menawarkan pendekatan dialog normatif berbasis adat dalam
kebijakan agraria nasional. Studi ini juga membuka jalan bagi transformasi sistem
hukum inklusif yang menghormati hak komunitas adat secara substansial.

4. Solusi Dan Pendekatan Alternatif

Salah satu pendekatan kunci dalam merespons pluralisme hukum di Indonesia adalah
penguatan model integratif antara hukum negara dan hukum adat. Pengakuan formal
terhadap eksistensi masyarakat adat telah diakomodasi dalam Pasal 18B ayat (2) UUD
1945, namun implementasi konkret baru tampak dalam beberapa kebijakan sektoral.
RUU Masyarakat Adat menjadi peluang normatif penting untuk membangun kerangka
hukum yang tidak hanya simbolik, tetapi operasional. Peradilan adat sebagai
mekanisme penyelesaian sengketa berbasis norma lokal perlu memperoleh status
semi-resmi agar tidak terus berada dalam posisi informal yang rentan terhadap
delegitimasi. Sebagaimana dicatat dalam studi oleh Anggraeni23, keberadaan peradilan
adat bisa menjadi pelengkap sistem peradilan formal dengan fungsi restoratif dan
berbasis nilai lokal yang kuat. Dalam konteks pluralisme hukum, pengakuan formal
terhadap peradilan adat bukan sekadar bentuk pelestarian budaya, tetapi juga refleksi
dari kebutuhan masyarakat terhadap sistem keadilan yang lebih responsif dan
partisipatif.

Di sisi lain, mediasi berbasis budaya lokal menjadi pendekatan non-litigatif yang
semakin relevan dalam mereduksi eskalasi konflik, terutama di wilayah yang rawan
sengketa agraria dan pertanahan. Mekanisme ini memanfaatkan struktur sosial dan
norma komunitas sebagai instrumen penyelesaian sengketa yang lebih fleksibel dan
berorientasi pada pemulihan harmoni sosial, bukan semata-mata penghukuman.
Dalam penelitian oleh Rahman dan Yustiawan?4, mediasi adat memiliki tingkat
keberhasilan yang tinggi dalam menyelesaikan konflik horizontal karena didasarkan
pada kepercayaan dan legitimasi sosial yang kuat. Proses mediasi ini bersifat
partisipatif, transparan, dan berorientasi pada musyawarah, bukan konfrontasi
legalistik. Hukum sebagai sistem simbolik dalam masyarakat adat menunjukkan
bahwa keberhasilan mediasi lebih bergantung pada nilai-nilai kolektif ketimbang
kekuatan koersif. Antropologi hukum mengajarkan bahwa praktik hukum tidak selalu
identik dengan penegakan aturan, melainkan juga proses negosiasi nilai yang hidup
dalam keseharian komunitas lokal.

Untuk mewujudkan pluralisme hukum yang produktif, penting dilakukan dialog
berkelanjutan antara aktor-aktor hukum seperti negara, lembaga adat, masyarakat

23 R Anggraeni, “Peradilan Adat Dan Legitimasi Hukum Lokal Di Indonesia: Peluang Dan Tantangan
Implementasi UU Masyarakat Adat,” Jurnal Hukum & Sosial 8, no. 2 (n.d.): 45 E.

24 T. Paramitha, I, & Rahman, “Analisis Kritis Undang-Undang ITE Dalam Perspektif Kebebasan
Berekspresi.,” 2022, https://doi.org/https://doi.org/10.31289/jhpu.v15i2.5292.

16



sipil, dan akademisi. Kegagalan sistem hukum nasional dalam mengatasi konflik sering
kali bukan karena kekurangan norma, melainkan absennya ruang deliberatif antara
struktur negara dan masyarakat lokal. Dialog yang sehat akan membuka kanal
pemahaman lintas paradigma hukum: hukum negara yang formal dan legalistik,
hukum adat yang bersifat kontekstual dan normatif, serta kepentingan masyarakat
sipil yang menuntut keadilan substantif. Sebagaimana diungkap oleh Nasution (2024),
interaksi antaraktor hukum ini dapat melahirkan skema hibrid yang lebih akomodatif
terhadap nilai-nilai lokal. Dalam konteks ini, antropologi hukum menekankan
pentingnya relasi kekuasaan dalam proses hukum siapa yang membuat aturan, siapa
yang menafsirkan, dan siapa yang terdampak. Oleh karena itu, pembentukan
kebijakan hukum nasional seharusnya mempertimbangkan arena lokal sebagai ruang
artikulasi aspirasi hukum masyarakat adat.

Pendekatan berbasis Maqashid Syariah menawarkan perspektif normatif-religius
yang dapat diadaptasi dalam penyelesaian konflik berbasis komunitas Muslim di
Indonesia. Maqashid Syariah menekankan perlindungan terhadap lima aspek
fundamental manusia agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda. Pendekatan ini
sejalan dengan prinsip-prinsip hukum adat yang juga mengedepankan perlindungan
terhadap nilai-nilai kehidupan yang berkelanjutan dan harmoni sosial. Dalam
beberapa komunitas adat Muslim seperti di Sumatera Barat, Sulawesi Selatan, atau
Kalimantan Selatan, integrasi antara nilai adat dan syariah menciptakan model hukum
yang unik dan hidup dalam keseharian masyarakat. Studi oleh Afifah2> menunjukkan
bahwa penerapan nilai Magashid dalam mediasi konflik keluarga dan agraria di
masyarakat adat menghasilkan penyelesaian yang adil dan damai karena merujuk
pada prinsip kemaslahatan bersama. Pendekatan ini penting untuk dikaji lebih lanjut
dalam merumuskan alternatif hukum nasional yang lebih inklusif secara budaya dan
spiritual.

Restorative justice atau keadilan restoratif menjadi paradigma penting dalam
reformasi sistem hukum Indonesia, terutama dalam penyelesaian konflik yang bersifat
komunitarian dan bukan individualistik. Pendekatan ini memfokuskan pada
pemulihan relasi sosial, pemberdayaan korban, dan tanggung jawab pelaku, daripada
sekadar penghukuman. Dalam masyarakat adat, praktik keadilan restoratif sudah
berlangsung sejak lama melalui ritual perdamaian, pembayaran ganti rugi, dan
pernyataan maaf terbuka yang melibatkan komunitas. Peradilan adat Dayak, misalnya,
mengimplementasikan bentuk-bentuk keadilan restoratif yang efektif dalam
menurunkan eskalasi kekerasan serta membangun konsensus sosial. Penelitian
Sembiring menunjukkan bahwa ketika pelaku dan korban duduk bersama dalam
proses adat, ada ruang pengakuan, pemulihan, dan penyembuhan yang tidak
dimungkinkan dalam sistem peradilan formal. Dengan demikian, mengadopsi
kerangka keadilan restoratif dari praktik adat ke dalam sistem hukum nasional adalah
upaya untuk menjembatani nilai lokal dengan reformasi struktural hukum.

25 N Afifah, “Integrasi Maqashid Syariah Dalam Penyelesaian Konflik Agraria Di Komunitas Adat Muslim,”
Jurnal Hukum Islam Nusantara 6, no. 1 (2023): 1-17,
https://doi.org/https://doi.org/10.32678/jhin.v6i1.822.

17



Selain itu, local wisdom atau kearifan lokal harus dilihat sebagai sumber hukum yang
sah dan relevan, bukan sekadar warisan budaya. Dalam konteks pluralisme hukum,
kearifan lokal mencerminkan kapasitas kolektif masyarakat untuk menciptakan
mekanisme regulatif yang kontekstual dan efisien. Tradisi musyawarah, pemberian
sanksi sosial, dan upacara rekonsiliasi adalah bentuk konkret bagaimana masyarakat
adat menciptakan norma yang hidup (living law). Antropologi hukum menilai bahwa
praktik ini memiliki kekuatan normatif meskipun tidak tertulis dalam peraturan
perundang-undangan. Oleh karena itu, kebijakan hukum nasional harus membuka
ruang legal-formal bagi legalisasi norma lokal, selama tidak bertentangan dengan
prinsip HAM dan konstitusi. Dalam studi Nurdin dan Wulandari (2022), ditemukan
bahwa kearifan lokal menjadi instrumen efektif dalam mencegah konflik sosial karena
ia menanamkan rasa kepemilikan terhadap norma dalam diri anggota komunitas.
Pendekatan ini penting dalam membangun sistem hukum partisipatif dan
berkelanjutan.

Pentingnya studi antropologi hukum dalam konteks Indonesia tidak dapat diabaikan
karena ia memandang hukum sebagai gejala sosial, bukan sekadar teks normatif.
Melalui lensa antropologis, hukum dipahami sebagai praktik sosial yang diproduksi,
dinegosiasi, dan dipertahankan oleh masyarakat dalam konteks kehidupan sehari-
hari. Antropologi hukum menyoroti bagaimana masyarakat tidak hanya mematuhi
hukum karena aturan, tetapi karena nilai, simbol, dan relasi sosial. Dengan demikian,
proses legislasi dan pengadilan harus memperhitungkan aspek sosiokultural agar
hukum tidak teralienasi dari masyarakat yang dilayaninya. Studi oleh Lestari (2024)
menunjukkan bahwa pendekatan tekstual dalam hukum sering kali gagal memahami
konflik agraria karena tidak melihat struktur kekuasaan lokal dan nilai komunitas
yang dilecehkan. Maka dari itu, integrasi pendekatan antropologis ke dalam
pendidikan dan praktik hukum menjadi langkah strategis untuk menciptakan sistem
hukum yang adaptif, kontekstual, dan berpihak pada masyarakat.

Pluralisme hukum di Indonesia tidak seharusnya dilihat sebagai beban, tetapi sebagai
potensi untuk membangun sistem hukum yang lebih demokratis dan inklusif. Integrasi
hukum adat ke dalam sistem hukum nasional melalui RUU Masyarakat Adat,
pengakuan peradilan adat, serta legalisasi mekanisme penyelesaian non-litigatif
adalah langkah penting menuju keadilan kontekstual. Dialog antaraktor hukum,
penguatan keadilan restoratif, dan penghargaan terhadap kearifan lokal merupakan
jalan tengah yang menjanjikan dalam membangun hukum sebagai praksis sosial.
Pendekatan antropologi hukum menawarkan cara pandang yang lebih manusiawi dan
partisipatif dalam membingkai konflik, norma, dan struktur hukum. Ketika hukum
tidak lagi dipahami sebagai alat kontrol negara semata, melainkan sebagai ekspresi
nilai-nilai komunitas, maka keadilan akan lebih mudah dicapai. Oleh karena itu,
penting untuk terus mendorong riset, pendidikan, dan kebijakan hukum yang berbasis
pluralisme, interkulturalisme, dan keadilan sosial.

18



C. Kesimpulan

Pluralisme hukum merupakan keniscayaan dalam masyarakat multikultural seperti
Indonesia karena negara kita secara konstitusional dan empiris menampung lebih dari
satu sistem norma yang hidup dan beroperasi secara simultan. Model sistem hukum
nasional mencakup hukum negara positif berdasarkan UUD 1945 dan undang-undang,
hukum Islam dalam ranah perdata, serta hukum adat yang tumbuh dari tatanan sosial
lokal. Benturan antara norma-norma ini tidak sekadar dilema legal formal, tetapi juga
mencerminkan perbedaan nilai, struktur sosial, dan mekanisme implementasi yang
mendasar. Konflik antara hukum adat dan hukum negara sering timbul karena adanya
gap antara legitimasi formal dan legitimasi sosial. Observasi lapangan dan analisis
antropologi hukum menunjukkan bahwa masyarakat tetap mengacu pada norma adat
meskipun menghadapi dominasi tekstual hukum negara. Studi oleh Murdan (2023)26
mencatat bahwa meskipun hukum adat tidak memiliki legalitas positifistik penubh, ia
terus hidup dan dijalankan oleh masyarakat karena memiliki pengakuan kultural yang
kuat.

Pendekatan antropologi hukum menjelaskan bahwa hukum tidak dapat dilepaskan dari
konteks sosial-budaya masyarakat karena hukum, dalam praktiknya, merupakan gejala
sosial dan simbolik, bukan semata teks normatif. Masyarakat tidak hanya mengadopsi
hukum karena kewajiban hukum formal, tetapi juga karena hukum tersebut menjadi
bagian dari identitas, ritual, nilai, dan sistem kontrol sosial mereka. Penelitian seperti
oleh Prabawati Oktaviana et al. (2025)27 menekankan pentingnya memahami law as lived
dan legal culture dalam hubungan antar sistem hukum yang saling bersinggungan di
Indonesia. Studi-studi sosiologis lainnya menggarisbawahi bahwa konflik pluralisme
bukan sekadar tentang dualitas norma, melainkan tentang mekanisme integrasi,
negosiasi, dan pemaknaan lintas komunitas. Kontribusi penelitian ini membuka ruang
pemikiran bahwa kebijakan hukum dan peradilan di Indonesia harus memperhitungkan
kenyataan pluralisme normatif dan menghargai pluralitas sebagai modal sosial untuk
membangun keadilan yang berakar pada identitas lokal. Hasil analisis ini akan
memperkaya literatur hukum plural dan menyokong langkah kebijakan hukum nasional
yang inklusif dan berkeadilan sosial.

D. Daftar Pustaka

Afifah, N. “Integrasi Maqashid Syariah Dalam Penyelesaian Konflik Agraria Di Komunitas Adat
Muslim.”  Jurnal Hukum Islam Nusantara 6, no. 1 (2023): 1-17.
https://doi.org/https://doi.org/10.32678/jhin.v6i1.822.

26 M Murdan, “Pluralisme Hukum (Adat Dan Islam) Di Indonesia,” Mahkamah: Jurnal Kajian Huku,
https://www.syekhnurjati.ac.id /jurnal /index.php/mahkamah/article/download/573/503.

27 0 Prabawati, V Andriana, and C B Harahap, “Perspektif Budaya Hukum Dan Pluralisme Hukum Pada
Kelompok Ahmadiyah Di Indonesia,” in Gunung Djati Conference Series, 2025.

19



Anggraeni, R. “Peradilan Adat Dan Legitimasi Hukum Lokal Di Indonesia: Peluang Dan Tantangan
Implementasi UU Masyarakat Adat.” Jurnal Hukum & Sosial 8, no. 2 (n.d.): 45 E.

Apriyani, R. “Keberadaan Sanksi Adat Dalam Penerapan Hukum Pidana Adat.” Jurnal Prioris:
Jurnal Hukum, Universitas Trisakti, 2023.

Budiono, I. “Keterasingan Masyarakat Hukum Adat Dalam Konflik Agraria Struktural.” Fenomena:
Jurnal [Imu Sosial Dan Pendidikan 19, no. 2 (2022).
https://doi.org/https://doi.org/10.36841/fenomena.v19i02.5498.

Cambridge University Press. “Law and the Epistemologies of the South,” n.d.
https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316662441.

Eni Indah Sundari, Amalia Khoirin Nisa, Gabriella Kezia Febyoli, Raihanun Ramadhani, Firda Nur
Haliza, Queenara Tities Benanda, Indri Mufidatul Hikmah, and Muhammad Wildan Ajie.
“Tumpang Tindih Kewenangan Kejaksaan Dan Kepolisian Dalam RUU Kejaksaan.”
Birokrasi: JURNAL ILMU HUKUM DAN TATA NEGARA 3, no. 1 (March 29, 2025): 94-107.
https://doi.org/10.55606/birokrasi.v3i1.1831.

Fadli, M. “Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong
Kepatuhan Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia.” Majalah Hukum
Nasional 54, no. 2 (2024): 283-314.
https://doi.org/https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896.

Fikri, W. “Konsepsi Hukum Waris Islam Dan Hukum Waris Adat: Analisis Kontekstualisasi Dalam
Masyarakat Bugis.” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum 1, no. 2 (2016): 193-204.

Hamida, N. A. “Pluralisme Hukum Di Tengah Konflik  Agraria,” n.d.
https://doi.org/https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1l.26752.

Hamida, Nilna Aliyan. “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New Perspective?”
Indonesian Journal of Law and Society 3, no. 1 (March 19, 2022): 1.
https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752.

Haq, Hilman §, and et al. “Community Mediation-Based Legal Culture in Resolving Social Conflict
of Communities Affected by the COVID-19 Pandemic in West Nusa Tenggara, Indonesia.”
Studia Iuridica Lublinesia 31, no. 2 (2022): 1-22.

Iftitah, K, and M Y Santosa. “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia: Pengaruh Sistem Kekerabatan
Masyarakat Adat Terhadap Corak Hukum Waris Adat Di Indonesia.” Syariah: Jurnal l[Imu
Hukum 1, no. 2 (2023): 234-42.
https://doi.org/https://doi.org/10.62017 /syariah.v1i2.543.

“Konflik Dengan Perusahaan Sawit, Warga Dayak Marjun Terjerat Hukum.” Mongabay Indonesia,
n.d. https://www.mongabay.co.id/2022/09/12 /konflik-dengan-perusahaan-sawit-
warga-dayak-marjun-terjerat-hukum/.

Kurnia Warman, Saldi Isra, and Hilaire Tegnan, “Enhancing Legal Pluralism: The Role of Adat and
Islamic Laws Within the Indonesian Legal System,”
https://www.abacademies.org/abstract/enhancing-legal-pluralism-the-role-of-adat-
and-islamic-laws-within-the-indonesian-legal-system-7242.html

Linda Yanti Sulistiawati. “Pluralisme Hukum Dalam Resolusi Konflik Tanah Adat: Studi Kasus
Indonesia Timur,” n.d. https://repository.klri.re.kr/handle/2017.0ak/9812.

20


https://repository.klri.re.kr/handle/2017.oak/9812

M Murdan, “Pluralisme Hukum (Adat Dan Islam) Di Indonesia,” Mahkamah: Jurnal Kajian Huku,

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal /index.php/mahkamah/article/download/573/5
03.

Paramitha, I, & Rahman, T. (2022). “Analisis Kritis Undang-Undang ITE Dalam Perspektif
Kebebasan Berekspresi.,” 2022.
https://doi.org/https://doi.org/10.31289 /jhpu.v15i2.5292.

Prabawati, O, V Andriana, and C B Harahap. “Perspektif Budaya Hukum Dan Pluralisme Hukum
Pada Kelompok Ahmadiyah Di Indonesia.” In Gunung Djati Conference Series, 2025.

Puri, Widhiana H. “Pluralisme Hukum Sebagai Strategi Pembangunan Hukum Progresif Di Bidang
Agraria Di Indonesia.” BHUMI: Jurnal Agraria Dan Pertanahan 3, no. 1 (July 14, 2017).
https://doi.org/10.31292 /jb.v3il.227.

Ni Putu Apriani Rahayu, “Pelaksanaan Perkawi Adat Bali”, https://fh.unram.ac.id/wp-
content/uploads/2019/09/NI-PUTU-APRIANI-R-D1A115212.pdf

Sumardi, D, R Lukito, and M N Ichwan. “Legal Pluralism within the Space of Sharia: Interlegality
of Criminal Law Traditions in Aceh, Indonesia.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan
Hukum Islam 5, no. 1 (2023).

21



