
1 
  

 

JURNAL HUKUM 

STAATRECHTS 
(FAKULTAS HUKUM Universitas 17 Agustus 1945 Jakarta) 

 

Pluralisme Hukum Dalam Perspektif Antropologi Hukum: 

Konflik Antara Hukum Adat dan Peraturan Perundang-Undangan 

 

Slamet Suwaryo1, Latif Argani2, Anang Supratikno3, Slamet Widodo4 

Universitas Muhammadiyah Purwokerto 

slametsuwaryo3@gmail.com1, arganilatif22@gmail.com2,  

anangsupratikno@gmail.com3, shwidodo@gmail.com4  

 

Abstrak 

Penelitian ini membahas pluralisme hukum di Indonesia dengan pendekatan antropologi hukum 

untuk menganalisis konflik antara hukum adat dan peraturan perundang-undangan. Meskipun 

konstitusi mengakui eksistensi hukum adat, dominasi hukum negara dalam hirarki normatif 

kerap menimbulkan ketegangan, terutama dalam ranah agraria, waris, perkawinan, dan pidana 

adat. Studi ini menyoroti bagaimana masyarakat lokal lebih memilih hukum adat sebagai 

mekanisme penyelesaian konflik karena memiliki legitimasi sosial dan simbolik yang lebih kuat 

dibanding hukum formal negara. Pendekatan antropologi hukum dipilih karena mampu 

menggambarkan hukum sebagai praktik sosial hidup (law as lived), bukan semata teks normatif 

(law as written). Penelitian ini menggunakan metode etnografi hukum, meliputi observasi 

partisipatif dan wawancara mendalam untuk mengungkap cara masyarakat memahami dan 

menegosiasikan pilihan normatif di tengah konflik. Hasilnya menunjukkan bahwa pluralisme 

hukum di Indonesia bukanlah dualisme yang kaku, melainkan sistem dinamis dengan 

interlegality antar norma adat, agama, dan negara. Dalam beberapa kasus, mekanisme adat 

terbukti lebih efektif dalam mengupayakan keadilan substantif dibanding proses litigasi formal. 

Studi ini juga menyoroti pentingnya rekognisi substantif terhadap hukum adat serta integrasi 

kelembagaan adat ke dalam sistem hukum nasional. Kontribusi penelitian ini terletak pada 

pengayaan teori pluralisme hukum dalam konteks Indonesia serta penyusunan model pluralisme 

hukum empiris berbasis data lapangan. Temuan ini diharapkan dapat mendorong pembentukan 

kebijakan hukum yang lebih inklusif dan sensitif terhadap keberagaman norma lokal. 

Kata kunci: Pluralisme Hukum; Hukum Adat; Antropologi Hukum; Interlegality. 

 

Abstract 

This research discusses legal pluralism in Indonesia using a legal anthropology approach to 

analysed the conflict between customary law and statutory regulations. Although the constitution 

acknowledges the existence of customary law, the dominance of state law in the normative hierarchy 

often creates tensions, particularly in the realms of agrarian issues, inheritance, marriage, and 

Volume 8 Nomor 2 Tahun 2025 

mailto:slametsuwaryo3@gmail.com
mailto:arganilatif22@gmail.com
mailto:anangsupratikno@gmail.com
mailto:shwidodo@gmail.com


2 
  

customary criminal law. The study highlights how local communities prefer customary law as a 

mechanism for conflict resolution because it holds stronger social and symbolic legitimacy 

compared to formal state law. The legal anthropology approach is chosen for its ability to depict 

law as a lived social practice, rather than merely a normative text. This research employs legal 

ethnography methods, including participatory observation and in-depth interviews, to uncover how 

communities understand and negotiate normative choices amid conflicts. The findings indicate that 

legal pluralism in Indonesia is not a rigid dualism, but rather a dynamic system with inter-legality 

among customary, religious, and state norms. In some cases, customary mechanisms have proven to 

be more effective in achieving substantive justice compared to formal litigation processes. This study 

also emphasizes the importance of substantive recognition of customary law and the integration of 

customary institutions into the national legal system. The contribution of this research lies in 

enriching legal pluralism theory in the Indonesian context and developing an empirical model of 

legal pluralism based on field data. These findings are expected to encourage the formulation of 

more inclusive and sensitive legal policies towards the diversity of local norms. 

Keywords: Legal Pluralism; Customary Law; Legal Anthropology; Inter-legality. 

 

A. Pendahuluan 

Indonesia secara konstitusional mengakui keberadaan adanya pluralisme hukum, yaitu 

koeksistensi hukum negara (positif), hukum Islam, dan hukum adat dalam satu sistem 

hukum nasional. Sistem hukum ini menunjukkan bahwa hukum adat bukan sekadar 

alternatif, tetapi bagian integral dari struktur hukum nasional1. Namun, hukum negara 

tetap berstatus dominan dalam hirarki normatif, sehingga hukum adat seringkali 

dianggap yang lebih rendah. Dalam praktiknya, terutama dalam sengketa agraria, waris, 

dan perkawinan, hukum adat sering kali berbenturan dengan hukum negara. Pendekatan 

antropologi hukum menjadi relevan karena memberikan pemahaman bahwa hukum 

tidak hanya sekedar teks normatif. Pendekatan ini menekankan hukum sebagai praktik 

sosial yang berlangsung setiap hari, tidak hanya hukum yang tertulis dalam Undang-

Undang. 

Banyak penelitian seperti Sulistiawati2 menyoroti konflik agraria yang muncul akibat 

perbedaan batas klaim tanah adat dan sertifikasi oleh negara. Konflik di Manggarai 

menunjukkan bahwa masyarakat adat cenderung mengandalkan bukti verbal dan 

pengakuan dari komunitas, sedangkan hukum negara lebih mengandalkan sertifikat 

tertulis. Penelitian ini menunjukan bahwa hukum adat masih menjadi pilihan pertama 

dalam penyelesaian sengketa. Namun, penelitian tersebut kurang menyoroti bagaimana 

masyarakat memahami dan merasionalisasi pilihan antara hukum adat dan hukum 

negara secara antropologis. Rendahnya eksplorasi terhadap makna sosial dan simbolis 

dari pilihan hukum oleh masyarakat setempat. Di sinilah pendekatan antropologi hukum 
dapat memperdalam analisis melalui penelitian etnografi hukum. 

Penelitian Nilna Aliyan Hamida pada tahun 2022, mendalami proses positivisasi hukum 

adat lewat peraturan daerah dan UU Desa, namun ia mencatat adanya batasan 

 
1 N. A Hamida, “Pluralisme Hukum Di Tengah Konflik Agraria,” n.d., 
https://doi.org/https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752. 
2 Linda Yanti Sulistiawati, “Pluralisme Hukum Dalam Resolusi Konflik Tanah Adat: Studi Kasus Indonesia 
Timur,” n.d., https://repository.klri.re.kr/handle/2017.oak/9812. 



3 
  

implementasi praktis. Positivisasi ini belum menjamin pengakuan nilai-nilai adat yang 

dinamis3. Ia menyoroti bahwa hukum adat yang menjadi peraturan lokal sering 

kehilangan karakter adaptif dan partisipatif. Studi ini belum menggali konflik konkret 

antara hukum adat yang telah dipositisasi dan hukum negara. Misalnya, ketika norma 

adat tertuang dalam perda tetapi masih bertabrakan dengan UU nasional tentang agraria 

atau perkawinan. Pendekatan antropologi hukum dapat menelusuri ketegangan ini 
dalam pengalaman kehidupan masyarakat sehari‑hari. 

Penelitian Widhiana H. Puri menekankan hukum progresif di bidang agraria: hukum adat 

menjadi pelengkap hukum negara dalam merespon keadilan substantif4. Walaupun 

normatif bersifat normatif-analitis, studi ini kurang memasukkan sudut pandang 

masyarakat adat. Ia tidak mengeksplorasi cara masyarakat memahami dan memilih 

norma hukum. Pendekatan ini juga tidak secara eksplisit menggunakan metodologi 

antropologi hukum. Dengan demikian, studi ini memberikan fondasi normatif, namun 

belum lengkap dalam memahami konflik hukum sebagai fenomena sosial budaya. 

Penelitian baru perlu mengisi kekosongan dengan pendekatan empiris etnografi. 

Penjelasan konflik yang terlalu fokus pada aspek formal seperti putusan pengadilan atau 

peraturan nasional menyebabkan kurangnya pemahaman terhadap dinamika lokal. 

Penelitian terdahulu sering melewatkan perspektif "law as lived", yaitu bagaimana 

hukum diterapkan dalam praktik sehari-hari, padahal ini utama dalam antropologi 

hukum5. Padahal teori legal pluralism menekankan interaksi sosial antara norma 

nasional dan norma lokal. Namun, penelitian sebelumnya belum banyak menelusuri 

bagaimana warga memilih forum hukum tertentu ketika terjadi konflik. Selain itu, 

mereka belum mencerminkan subjektivitas pihak lokal dalam menentukan hukum. 
Pendekatan baru perlu menggambarkan keputusan hukum sebagai budaya dan simbolik. 

Di samping itu konflik agraria, konflik perkawinan adat seperti ngerorod di Bali 

menunjukkan ketegangan antara adat dan UU Perkawinan6. Ngerorod dilakukan 

meskipun tidak memenuhi syarat formal, namun diterima oleh komunitas sebagai sah 

secara budaya. Studi ilmiah tentang fenomena ini belum banyak menggunakan 

pendekatan antropologi hukum. Peneliti ini lebih mengutamakan pada aspek yuridis 

normatif (legal dengan UU). Akibatnya, belum tergambarkan bagaimana pelaku adat 

menjustifikasi praktik di luar kerangka formal negara. Dalam penelitian ini, studi 
etnografi akan menggali makna sosial dan simbol dari praktik perkawinan adat tersebut. 

Kasus pidana adat yang tidak diakui hukum formal juga sering muncul dalam penelitian 

populer dan akademik, misalnya kasus pelecehan seksual yang diselesaikan di lembaga 

 
3 Nilna Aliyan Hamida, “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New Perspective?,” 
Indonesian Journal of Law and Society 3, no. 1 (March 19, 2022): 1, 
https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752. 
4 Widhiana H Puri, “Pluralisme Hukum Sebagai Strategi Pembangunan Hukum Progresif Di Bidang Agraria 
Di Indonesia,” BHUMI: Jurnal Agraria Dan Pertanahan 3, no. 1 (July 14, 2017), 
https://doi.org/10.31292/jb.v3i1.227. 
5 Kurnia Warman, Saldi Isra, and Hilaire Tegnan, “Enhancing Legal Pluralism: The Role of Adat and Islamic 
Laws Within the Indonesian Legal System,” https://www.abacademies.org/abstract/enhancing-legal-
pluralism-the-role-of-adat-and-islamic-laws-within-the-indonesian-legal-system-7242.html 
6 Ni Putu Apriani Rahayu, “Pelaksanaan Perkawi Adat Bali”, https://fh.unram.ac.id/wp-
content/uploads/2019/09/NI-PUTU-APRIANI-R-D1A115212.pdf 



4 
  

adat tanpa intervensi hukum negara. Kejadian ini menunjukkan bahwa masyarakat lebih 

memilih hukum adat bahkan saat melibatkan tindakan pidana serius. Namun, literatur 

akademik belum menggambarkan proses sosial di balik pilihan itu. Penelitian lebih 

banyak bicara tentang legalitas formal, bukan praktik masyarakat. Padahal analisis 

antropologi hukum mampu menjelaskan bagaimana kepercayaan terhadap lembaga adat 

dan reputasi lokal mempengaruhi keputusan. Penelitian ini akan meneliti dilema antara 
pilihan redres hukum formal versus adat dalam konteks pidana. 

Kajian kasus hukum waris adat, seperti di komunitas Batak Toba dan Bugis, 

menunjukkan adanya konflik prinsip antara hukum adat kolektif dan hukum waris 

nasional individualistik7. Studi-studi ini mencerminkan disparitas antara norma adat dan 

peraturan perundang-undangan. Namun kebanyakan berperspektif sosiologi hukum 

atau yurisprudensi Islam bukan secara eksplisit antropologi hukum. Mereka jarang 

menempatkan peneliti sebagai pengamat lapangan yang berinteraksi langsung. Dengan 

demikian, masih ada kekosongan dalam memahami dinamika pemaknaan lokal atas 

hukum waris. Penelitian kami akan menutup kesenjangan itu dengan pendekatan 
etnografi hukum. 

Beberapa penelitian menyinggung pluralisme hukum sebagai strategi pembangunan 

hukum progresif atau revitalisasi hukum adat8, mereka jarang mengeksplorasi konflik 

konkret antara hukum adat dan hukum negara dalam sejumlah domain hukum sekaligus. 

Penelitian terdahulu cenderung parsial, misalnya fokus pada agraria saja atau waris saja. 

Tidak ada penelitian komprehensif yang membandingkan pluralisme hukum di bidang 

agraria, perkawinan, waris, dan pidana adat dalam satu bingkai analitis. Penelitian ini 

akan mengisi celah tersebut dengan cakupan yang lebih luas. Fokusnya tidak hanya 

perundang-undangan tapi juga praktik dan makna lokal. Dengan begitu, studi ini 

memperkaya literatur pluralisme hukum dalam perspektif antropologi hukum. 

Penelitian seperti Tine Suartina di komunitas kasepuhan di Sukabumi dan Banten 

menunjukkan bahwa pengakuan PD terhadap desa adat tidak otomatis memperkuat 

eksistensi hukum adat. Ia menemukan bahwa formal recognition, seperti status desa adat 

atau hutan adat, sering bersifat simbolis dan administratif. Penelitian kurang menggali 

bagaimana anggota masyarakat mengenali dan memanfaatkan pengakuan administratif 

itu dalam kehidupan hukum sehari-hari. Pendekatan antropologi hukum masih minim 

digunakan untuk menganalisis hubungan internal dalam komunitas adat. Proposal kami 

akan melengkapi analisis tersebut dengan observasi langsung di lapangan. Ini 

memungkinkan identifikasi strategi-strategi lokal seperti penjagaan nilai-nilai adat 

melalui praktik informal dan negotiation terhadap norma nasional. 

Secara teoritis, konsep strong legal pluralism dan weak pluralism menurut Griffiths, 

belum teruji secara empiris dalam konteks Indonesia modern. Apakah Indonesia 

menerapkan pluralisme kuat, di mana norma adat hidup berdampingan tanpa pengakuan 

negara, atau pluralisme lemah, di mana norma adat hanya sebagai bagian dari hukum 

 
7 W Fikri, “Konsepsi Hukum Waris Islam Dan Hukum Waris Adat: Analisis Kontekstualisasi Dalam 
Masyarakat Bugis,” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum 1, no. 2 (2016): 193–204. 
8 N. A Hamida, “Pluralisme Hukum Di Tengah Konflik Agraria,” n.d., 
https://doi.org/https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752. 



5 
  

negara? Studi empiris Indonesia masih minim mengklarifikasi kondisi ini. Penelitian 

kami akan menjawab pertanyaan itu melalui penelitian lapangan dan wawancara. 

Dengan demikian, studi ini akan memberikan pemahaman lebih mendalam tentang 

bentuk pluralisme hukum yang aktual. Ini menambah kontribusi ke arah verifikasi teori 
pluralisme hukum dalam konteks lokal. 

Penelitian terdahulu sering menggambarkan hukum adat sebagai representasi "masa 

lalu", sedangkan hukum negara diposisikan sebagai modernitas. Pendekatan ini 

simplistik dan menyepelekan dinamika kultural yang terus berubah. Padahal hukum adat 

bersifat adaptif dan mampu menyesuaikan diri dengan kondisi modern. Penelitian ini 

akan menelaah bagaimana hukum adat berubah dan bernegosiasi dengan hukum formal. 

Misalnya melalui mediasi komunitas atau rekognisi lembaga adat lokal. Ini akan memberi 

gambaran yang lebih dinamis tentang pluralisme hukum. 

Penelitian empiris biasanya menekankan aktor negara dan masyarakat adat sebagai dua 

pihak terpisah, namun jarang memasukkan aktor ke dalam dinamika seperti korporasi, 

lembaga swadaya masyarakat, dan lembaga agama. Padahal konflik agraria sering kali 

melibatkan pihak ketiga seperti perusahaan perkebunan besar. Penelitian kami akan 

memasukkan aktor-aktor tersebut ke dalam analisis pluralisme hukum. Dengan 

demikian, interaksi antara hukum adat, hukum negara, dan entitas non-negara menjadi 

lebih kompleks dan realistis. Ini menjadi kontribusi baru dalam memahami pluralisme 

hukum sebagai sistem multiactor. Fokus penelitian tidak hanya pada dualisme adat–

negara tapi juga pada relasi lintas sektor. 

Dalam konteks pidana adat, norma-norma informal sering mengandung nilai restorative 

justice berbasis komunitas. Namun sistem hukum negara cenderung mengandalkan 

punishment formal. Literatur akademik belum banyak mengeksplorasi potensi 

penyatuan kedua pendekatan ini. Penelitian ini akan memperlihatkan bagaimana 

masyarakat mendamaikan kedua pendekatan tersebut. Misalnya penyelesaian konflik 

seksual atau kekerasan rambut adat versus hukum nasional. Pendekatan ini memberi 

kontribusi praktis untuk kebijakan alternatif penyelesaian sengketa. Secara konseptual, 

antropologi hukum memberi perhatian pada “law as lived” dan “law as practiced”, bukan 

hanya teks hukum. Namun studi sebelumnya masih terbatas pada pendekatan teoretis 

tanpa observasi lapangan langsung. Penelitian ini akan menggunakan metode etnografi 

hukum, termasuk wawancara mendalam dan observasi partisipatif. Tujuannya untuk 

mengetahui pilihan hukum masyarakat secara empiris. Ini memperkaya pendekatan 

yang selama ini dominan yurisprudensi atau sosiologi hukum. Dengan demikian, 

penelitian ini menambah metodologi panjang bagi jurisprudensi hukum plural. 

Penelitian ini mengisi gap karena menggabungkan berbagai domain hukum agraria, 

perkawinan, waris, dan pidana adat, dalam satu pendekatan antropologi hukum. 

Sebagian besar studi sebelumnya hanya fokus pada satu domain saja. Penelitian ini 

membuka cakupan komparatif antar domain hukum adat dan hukum negara. Misalnya, 

bagaimana masyarakat menilai legitimasi norma di masing-masing domain. Ini 

memperkaya literatur pluriformitas hukum secara holistik. Kontribusi ilmiahnya adalah 

membangun model komparatif pluralisme hukum empiris. Tujuan utama penelitian ini 

adalah menganalisis secara antropologis bagaimana konflik antara hukum adat dan 



6 
  

peraturan perundang-undangan muncul dan dimaknai oleh masyarakat lokal. Penelitian 

bertujuan mengidentifikasi faktor sosial budaya yang memengaruhi pilihan norma 

hukum oleh masyarakat. Selain itu, penelitian ini ingin melihat mekanisme informal yang 

digunakan masyarakat dalam menyelesaikan konflik hukum. Dan juga menilai tingkat 

adaptasi hukum adat dalam merespons tuntutan hukum formal. Studi ini diharapkan 

memperlihatkan gambaran pluralisme hukum yang dinamis dan kontekstual. 

Secara teoritis, penelitian ini akan menyumbang pada pengembangan konsep pluralisme 

hukum dalam konteks negara multikultural. Kontribusi akademis meliputi verifikasi 

empiris terhadap teori legal pluralism. Dan juga menambah literatur tentang antropologi 

hukum di Indonesia modern. Penelitian ini akan memperluas pemahaman tentang 

hubungan antara hukum formal dan hukum lokal. Dan menyediakan model analisis yang 

bisa diterapkan di konteks lain di Indonesia maupun negara lain dengan pluralisme 

hukum. Ini memberi manfaat bagi akademisi hukum, antropolog, dan ilmuwan sosial. 

Secara praktis, hasil penelitian dapat memberikan masukan kebijakan bagi pembuat 

regulasi dan praktisi hukum negara. Misalnya rekomendasi integrasi lembaga adat ke 

dalam sistem peradilan formal. Atau pengembangan mekanisme mediasi berbasis 

budaya masyarakat. Studi ini juga dapat membantu pemerhati masyarakat adat dan LSM 

memperkuat strategi hukum komunitas. Dengan demikian, penelitian berdampak pada 

peningkatan keadilan hukum substantif bagi masyarakat adat. Dan juga mendorong 
harmonisasi antara hukum adat dan hukum negara di ranah implementasi. 

Penelitian ini diharapkan menjadi jembatan antara teori hukum dan praktik sosial di 

lapangan. Dengan menyajikan analisis empiris yang mendalam dan kontekstual, studi ini 

memberi wawasan baru bagi pengembangan ilmu hukum dan antropologi hukum. 

Kontribusi praktis untuk penyusunan kebijakan pluralisme hukum juga diharapkan 

meningkatkan legitimasi hukum adat. Terobosan ini penting untuk membangun sistem 

hukum nasional yang inklusif dan responsif terhadap keberagaman. Oleh karena itu, 

penelitian ini menjadi penting strategis baik secara akademis maupun bagi masyarakat. 

Artikel ini bertujuan bagaimana bentuk pluralisme hukum dalam konteks masyarakat 

Indonesia dan apa saja bentuk konflik yang terjadi antara hukum adat dan peraturan 

perundang-undangan. 

 

Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif berbasis antropologi hukum untuk 

memahami pluralisme hukum sebagai praktik sosial yang law as lived dan bukan sekadar 

teks normatif, dengan fokus pada konflik antara hukum adat dan hukum negara dalam 

konteks agraria, perkawinan, waris, dan pidana adat; metode ini relevan karena konsep 

legal pluralism memerlukan analisis terhadap interaksi berbagai norma dalam 

kehidupan sehari-hari9. Studi ini bersifat deskriptif-interpretatif dan menggunakan 

desain studi kasus etnografi hukum, di mana peneliti melakukan observasi partisipatif 

terhadap praktik penyelesaian sengketa adat dan wawancara mendalam dengan tokoh 

 
9 D Sumardi, R Lukito, and M N Ichwan, “Legal Pluralism within the Space of Sharia: Interlegality of Criminal 
Law Traditions in Aceh, Indonesia,” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan Hukum Islam 5, no. 1 (2023). 



7 
  

adat, aparat desa, pengacara, serta masyarakat yang terlibat, sementara studi dokumen 

mencakup peraturan daerah, putusan pengadilan, dan catatan lokal. Data yang diperoleh 

dianalisis menggunakan analisis tematik untuk mengidentifikasi pola‑pola konflik, 

strategi resolusi, dan persepsi masyarakat terkait pluralisme hukum yang dinamis10. 

Keabsahan data dijamin melalui triangulasi metode dan sumber, cross‑checking 

informan, serta diskusi dengan pakar hukum adat dan antropologi hukum agar 

interpretasi budaya tidak bias. Penelitian ini juga memperhatikan etika penelitian 

dengan memperoleh informed consent, menjaga kerahasiaan identitas informan, dan 

menghormati norma adat setempat supaya tidak mengganggu keseimbangan sosial 

komunitas. Dengan demikian, metodologi ini memungkinkan analisis yang komprehensif 

dan kontekstual terhadap pluralisme hukum di Indonesia, mengisi kekosongan 

metodologis dari penelitian sebelumnya yang belum banyak menggunakan pendekatan 
antropologi hukum empiris dan komparatif. 

 

B. Pembahasan 

1. Teori Pluralisme Hukum Dan Pendekatan Antropologi Hukum 

Konsep pluralisme hukum menurut Sally Falk Moore menekankan bahwa kelompok 

sosial bersifat semi‑autonomous social fields yang dapat menciptakan norma dan 

mekanisme pengaturan sendiri secara otonom dan efektif dalam konteks lokal, yang 

sering kali berjalan paralel dengan norma negara; ini relevan dalam konteks Indonesia 

karena masyarakat adat memiliki kontrol internal atas tatanan hukum sendiri dalam 

resolusi konflik agraria atau perkawinan adat tanpa bergantung sepenuhnya pada 

hukum formal. John Griffiths mengadopsi gagasan tersebut dan memperluas konsep 

legal pluralism sebagai heterogenitas normatif yang melekat dalam tindakan sosial 

sehari‑hari, di mana norma adat, agama, dan hukum negara saling bersinggungan 

dalam praktik sosial yang riil. Griffiths juga membedakan antara pluralisme hukum 

yang kuat (strong legal pluralism) dan lemah (weak legal pluralism), dimana dalam 

pluralisme lemah hukum negara tetap superior meski mengakui norma lokal, 

sedangkan di pluralisme kuat status hukum lokal dianggap setara dan mandiri. 

Sementara itu, Boaventura de Sousa Santos mengkritik garis pemisah abyssal law yang 

memisahkan hukum formal negara dengan sistem-sistem hukum inklusif masyarakat 

lokal sebagai bentuk marginalisasi sistem hukum alternatif, dan mengusulkan 

epistemologi hukum yang mendekolonialisasi praktik hukum formal dengan memberi 

legitimasi pada sistem hukum lokal dan tradisional sebagai sumber keadilan nyata11. 

Ketiga pemikir ini secara sinergis membentuk landasan teoretis bahwa pluralisme 

hukum sejati terjadi ketika berbagai sistem hukum saling berinteraksi tanpa 

subordinasi formal, dan masyarakat mampu hidup dengan norma hukum yang mereka 

yakini dan praktikkan sebagai hukum. Dalam konteks Indonesia yang plural dan 

 
10 Hamida, “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New Perspective?” 
https://www.researchgate.net/publication/375803037_Adat_Law_and_Legal_Pluralism_in_Indonesia_To
ward_A_New_Perspective 
11 Hilman S Haq and et al., “Community Mediation-Based Legal Culture in Resolving Social Conflict of 
Communities Affected by the COVID-19 Pandemic in West Nusa Tenggara, Indonesia,” Studia Iuridica 
Lublinesia 31, no. 2 (2022): 1–22. 



8 
  

multikultural, pendekatan ini membuka jalan analisis bagaimana hukum adat dan 

hukum negara bukan hanya eksis berdampingan, tetapi juga berdialog dan terkadang 
berkonflik dalam kehidupan masyarakat sehari‑hari. 

Perspektif antropologi hukum menekankan bahwa terdapat distingsi penting antara 

“law as it is written” (hukum yang tertulis) dan “law as it is lived” (hukum yang dijalani), 

di mana hukum tertulis mencerminkan norma formal dan codified law di dalam sistem 

negara, sedangkan hukum yang dijalani melibatkan norma yang hidup dalam praktik 

sosial masyarakat adat dan agama. Dalam kerangka pluralisme, hukum negara sering 

tertulis dan terstandardisasi, tetapi belum tentu mencerminkan pengalaman hukum 

sehari-hari masyarakat yang lebih mengandalkan norma lokal yang tidak tertulis, 

seperti norma adat penyelesaian sengketa keluarga atau pertanahan adat. Pendekatan 

“law as lived” memberi ruang bagi pemahaman bagaimana masyarakat memilih norma 

hukum lokal berdasarkan legitimasi sosial dan simbolik, meskipun bertentangan 

dengan UU formal atau sistem peradilan. Contohnya, masyarakat adat di Kalimantan 

memilih menyelesaikan konflik lahan dengan mediasi adat ketimbang jalur litigasi 

formal karena nilai kepercayaan dan kepatuhan terhadap tokoh adat lebih tinggi 

daripada pengakuan formal sertifikat negara. Studi tentang praktik perkawinan adat 

yang tidak tercatat secara hukum negara juga menunjukkan mekanisme legitimasi 

sosial yang berfungsi sebagai hukum yang dihayati masyarakat. Dengan demikian, 

analisis antropologi hukum menunjukkan bahwa pluralisme hukum bukan hanya soal 

kehadiran dua atau lebih norma hukum, tetapi soal pengalaman hukum secara hidup 

dalam masyarakat. 

Moore memberikan fondasi untuk menelusuri kapasitas komunitas lokal menciptakan 

dan menegakkan norma sendiri tanpa intervensi negara, sementara Griffiths 

menekankan pentingnya analisis empiris atas interaksi antar-norma tersebut, dan de 

Sousa Santos menambah dimensi kritis dengan perspektif deskolonisasi hukum. 

Ketiganya menyiratkan bahwa norma lokal tidak boleh diperlakukan sebagai turunan 

tak berkuasa dari hukum negara, melainkan sebagai sistem normatif yang memiliki 

struktur integritas dan legitimasi dalam konteks sosialnya. Dalam praktik pluralisme 

hukum di Indonesia, pendekatan ini melihat hukum adat bukan sekadar pelengkap 

hukum formal, tetapi entitas normatif yang hidup dalam interaksi sosial masyarakat 

adat. Antropologi hukum tanggap pada dinamika ini dengan menggali bagaimana 

cerita, ritual, bahasa, dan simbol adat membentuk instrumen hukum yang 

entschlossen berlaku dalam komunitas. Studi seperti yang dilakukan oleh Turmudzi di 

tingkat pemerintahan daerah memperlihatkan bahwa penggunaan konsep Moore 

paling efektif ketika pemerintah lokal memberi ruang hukum adat sebagai mekanisme 

penyelesaian konflik yang diakui secara administratif tetapi tetap otonom. Pendekatan 

de Sousa Santos menambahkan bahwa rekognisi hukum adat tidak boleh hanya 

simbolis, tetapi harus benar-benar mengatasi “garis abyssal” yang selama ini 

mengeksklusikan hukum lokal dan menganggapnya inferior secara epistemik. 

Dengan demikian, perbedaan antara “law as it is written” dan “law as it is lived” menjadi 

kunci untuk menafsirkan konflik hukum adat negara, karena banyak norma yang 

hidup dalam komunitas tidak tercatat tetapi secara moral dan sosial lebih diikuti. 

Antropologi hukum memperlihatkan bahwa masyarakat sering mempertimbangkan 



9 
  

legitimasi sosial, reputasi tokoh adat, kepentingan komunitas, dan nilai simbolik 

ketika memilih forum hukum, bukan hanya efektivitas hukum tertulis secara formal. 

Ketika norma adat bentrok dengan UU seperti dalam kasus perkawinan adat yang 

tidak tercatat, masyarakat lokal tetap melanjutkan praktik adat karena makna kultural 

dan identitasnya. Pendekatan “law as lived” memungkinkan analis memahami bahwa 

legitimasi hukum tidak semata-mata berasal dari legislasi negara, tetapi juga berasal 

dari pengakuan komunitas atas norma lokal. Dalam konteks konflik agraria, petani 

adat sering menolak sertifikat negara yang tak mengakui tatanan batas adat, meskipun 

secara formal sertifikat itu valid. Melalui lens antropologi hukum, kita melihat bahwa 

pilihan seperti ini didasari oleh epistemologi lokal yang memberi legitimitas lebih 
tinggi kepada norma hidup ketimbang hukum tertulis. 

Antropologi hukum mempelajari hukum sebagai gejala sosial dengan memperhatikan 

struktur sosial, ritual, nilai, dan naratif rakyat, bukan hanya sebagai teks yang harus 

ditafsirkan dalam pengadilan formal. Tradisi penelitian seperti oleh Cotterrell 

menyatakan pentingnya melihat hukum dalam konteks interaksi sosial dan hubungan 

kekuasaan dalam komunitas lokal. Dengan demikian, hukum dipahami sebagai bagian 

dari budaya yang membentuk tatanan sosial dan mengorganisir pengendalian sosial, 

bukan hanya alat negara. Studi antropologis terhadap praktik hukum adat menyoroti 

bagaimana norma dan sanksi adat beroperasi secara simbolik dalam komunitas, 

bahkan ketika negara menganggapnya tidak sah secara formal. Analisis ini 

memperluas kemungkinan memahami pluralisme hukum tidak hanya sebagai 

coexistence sistem norma, tetapi juga sebagai dialog aktif antar norma yang saling 

mempengaruhi pembentukan keadilan sosial. Oleh karena itu, pendekatan antropologi 

hukum memberi pendekatan metodologis yang kaya: observasi partisipatif, 

wawancara mendalam, serta analisis simbolik untuk memahami hukum hidup 

masyarakat. Hal ini kritis untuk menjembatani gap antara teks perundang-undangan 
dan realitas sosial budaya hukum di lapangan. 

John Griffiths secara eksplisit menolak ideologi legal centralism yang menganggap 

hukum negara sebagai sistem hukum tunggal yang valid, dengan menyatakan bahwa 

pluralisme hukum adalah fakta sosial yang tidak bisa diabaikan oleh analisis ilmiah 

(legal pluralism is the fact; legal centralism is a myth)12. Konsep ini mendasari 

penyusunan studi pluralisme hukum kontemporer dengan mengakui bahwa norma 

masyarakat adat dan agama bukan hanya hak istimewa atau subsidi, melainkan bagian 

dari struktur hukum sosial. Moore memberikan dimensi struktural berupa semi-

autonomous social field yang memungkinkan norma lokal memiliki kapasitas regulatif 

sendiri. Sementara de Sousa Santos mendorong agar norma-norma lokal diakui bukan 

hanya secara administratif, tetapi juga epistemologis melalui deskolonisasi hukum 

modern. Ketiga sudut pandang ini bersama-sama memperkuat argumentasi bahwa 

pluralisme hukum yang sehat membutuhkan dialog setara antara norma tertulis dan 

norma hidup. Pendekatan antropologi hukum yang mengintegrasikan teori tersebut 

 
12 Cambridge University Press, “Law and the Epistemologies of the South,” n.d., 
https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316662441. 



10 
  

memungkinkan kita menafsirkan konflik hukum adat negara sebagai gejala pluralisme 

hukum yang belum tuntas, bukan sekadar disfungsi sistem formal. 

Dalam pandangan de Sousa Santos, hukum negara sering memperkuat dominasi 

struktural dan maskulin melalui epistemologi yang mengecualikan perspektif lokal, 

sehingga proses deskolonisasi hukum diperlukan untuk membuka ruang bagi norma 

alternatif dan keadilan transformatif. Legal pluralism versi Santos menolak pemisahan 

abyssal antara hukum yang diakui dan hukum yang dianggap tak sah, serta mendorong 

interlegality sebagai concrete form of legal mestizaje di mana norma formal dan 

informal dapat berjejaring dalam penyelesaian konflik hukum. Ini sejalan dengan 

pendekatan antropologi hukum yang melihat interaksi antar sistem hukum sebagai 

arena negosiasi sosial dan simbolik, bukan hierarki tunggal. Dalam praktik pluralisme 

hukum di Indonesia, usulan Santos relevan bagi integrasi hukum adat ke dalam sistem 

peradilan formal melalui mekanisme mediasi dan pengakuan kelembagaan adat. 

Interlegality ini bisa mengurangi konflik hukum negara–adat dengan menciptakan 

arena toleransi hukum berbasis dialog hukum. Dengan demikian, pendekatan teori 

legal pluralism yang dikombinasi antar Moore, Griffiths, dan de Sousa Santos sangat 

relevan untuk memahami dan mereplikasi model pluralisme hukum demokratis yang 
inklusif di Indonesia. 

Kesimpulannya, teori pluralisme hukum dari Moore, Griffiths, dan de Sousa Santos 

bersama-sama membangun kerangka analitik yang kuat dan relevan dengan konteks 

antropologi hukum di Indonesia. Perbedaan antara “law as it is written” dan “law as it 

is lived” menjadi fondasi penting untuk menjelaskan mengapa konflik antara hukum 

adat dan hukum negara terus berlangsung dalam praktik. Antropologi hukum 

menawarkan metodologi untuk menjembatani gap antara norma tertulis dan praktik 

sosial, melalui observasi, wawancara, dan analisis simbolik. Dengan menganggap 

hukum adat sebagai sistem hukum substantif yang hidup, penelitian ini memberikan 

nuansa baru dalam pemahaman pluralisme hukum sebagai realitas sosial-budaya yang 

kompleks. Kontribusi analitis ini diharapkan dapat memperkaya literatur hukum 

plural di Indonesia dan memberikan pijakan normatif bagi rekognisi hukum adat yang 

lebih adil. Secara praktis, pemahaman ini membuka peluang bagi kebijakan inklusif 

yang menghormati keragaman norma hukum dalam masyarakat. 

2. Bentuk-Bentuk Pluralisme Hukum Di Indonesia 

Hukum negara di Indonesia didasarkan pada UUD 1945 dan produk peraturan 

perundang‑undangan yang bersifat kodifikatif dan berlaku secara nasional, mencakup 

hukum pidana, tata negara, agraria, dan hukum keluarga, dan dirancang sebagai 

kerangka normatif tertinggi yang menjamin kesatuan dan kepastian hukum bagi 

seluruh warga negara. Dalam sistem hirarki hukum Indonesia, undang‑undang 

memiliki otoritas lebih tinggi daripada peraturan daerah atau norma lokal, sehingga 

mengukuhkan dominasi hukum resmi negara. Produk hukum seperti UU No. 11/2006 

tentang Pemerintahan Aceh menunjukkan bahwa negara juga mengakomodasi 

ekspresi lokal di bawah payung peraturan negara, namun tetap dalam koridor 

hirarkis. Meskipun demikian, hukum negara terkadang memperlemah eksistensi 

hukum adat karena tidak selaras atau bertumpang tindih dengan norma informal. 



11 
  

Keberadaan hukum Islam dalam struktur formal, seperti UU Perkawinan dan UU 

Perwakafan, merupakan bagian dari hukum positif, tetapi tetap ditempatkan di bawah 

kerangka hukum negara secara keseluruhan. Hukum negara bertindak sebagai payung 

formal yang menjamin legalitas norma lokal tetapi seringkali memberlakukan 
subordinasi terhadap hukum adat dan hukum Islam ketika terjadi konflik. 

Hukum adat di Indonesia merupakan hukum tidak tertulis yang hidup dan 

berkembang secara dinamis dalam masyarakat lokal, terbentuk dari kebiasaan dan 

nilai kolektif yang diwariskan secara lintas generasi, dan dijalankan melalui sanksi 

sosial dan mekanisme kompensasi informal (KBB, 2023). Nilai-nilai adat dianggap 

sebagai “living law” yang membentuk rasa keadilan lokal dan ketertiban komunitas 

tanpa perlu regulasi formal, sehingga hukum adat tetap eksis meskipun tidak tercatat 

sebagai norma resmi. Penelitian oleh Fadli13menunjukkan bahwa pengakuan negara 

melalui Pasal 18B Ayat 2 UUD 1945 dan sejumlah perda mampu memperkuat 

kepatuhan hukum berbasis budaya lokal, meskipun pengakuan itu sering bersifat 

administratif bukan substansial. Interaksi norma adat dan hukum positif kadang 

menciptakan ketegangan jika norma lokal tidak diakomodasi penuh dalam 

perundang‑undangan nasional. Dalam banyak kasus sengketa agraria, masyarakat 

adat lebih memilih resolusi berdasarkan norma adat walaupun secara formal UU 

Pokok Agraria memiliki prioritas legal. Dengan demikian, hukum adat berfungsi 

sebagai sistem normatif alternatif yang bersifat hidup, adaptif, dan berbasis 
kepercayaan komunitas. 

Hukum Islam di Indonesia diimplementasikan sebagai bagian dari hukum negara 

dalam ranah perdata, khususnya dalam kasus perkawinan, waris, wakaf, dan ekonomi 

Islam, yang ditangani oleh Pengadilan Agama berdasarkan UU No. 3/2006 dan 

Kompilasi Hukum Islam (KHI). Penelitian Suaidi & Hannan pada praktik waris di 

komunitas Muslim Madura menggambarkan bahwa hukum Islam tetap berperan 

sebagai sistem normatif yang diakui dan dijalankan secara formal, sekalipun 

terkadang terjadi ketegangan dengan hukum adat lokal. Pengaturan hukum Islam 

perdata memberikan landasan hukum bagi mayoritas penduduk, tetapi dalam 

pluralisme hukum ia berinteraksi erat dengan norma adat yang tidak tertulis. Khusus 

di Provinsi Aceh, hukum Islam bahkan diimplementasikan dalam ranah pidana melalui 

qanun, tetapi tetap berada dalam kerangka legal tertinggi nasional. Singkatnya, hukum 

Islam merupakan elemen penting dalam sistem pluralisme hukum Indonesia karena 

ia berfungsi di bawah pengawasan negara namun juga memiliki legitimasi berbasis 

agama dan komunitas. 

Interaksi antar sistem hukum-hukum negara, hukum adat, dan hukum Islam di 

Indonesia sering menimbulkan friksi, terutama ketika norma hukum formal tidak 

cocok dengan praktik sosial lokal dan komunitas tetap menjalankan hukum adat 

sebagai tatanan normatif yang sah menurut mereka. Dalam sengketa tanah adat, 

misalnya, meskipun sertifikat negara diakui secara hukum formal, masyarakat adat di 

Kalimantan atau Sulawesi Selatan lebih mengandalkan mekanisme mediasi adat 

 
13 M Fadli, “Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong Kepatuhan 
Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia,” Majalah Hukum Nasional 54, no. 2 (2024): 283–
314, https://doi.org/https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896. 



12 
  

karena dianggap lebih adil dan menyelamatkan relasi sosial lokal. Di bidang 

perkawinan, masyarakat Minangkabau menunjukkan bagaimana norma adat (sasuku) 

kadang berbenturan dengan UU Perkawinan, menciptakan dilema antara kepatuhan 

hukum negara dan pemenuhan norma adat. Konflik waris juga muncul ketika hukum 

adat kolektif bertentangan dengan prinsip individualistik hukum Islam atau hukum 

perdata14. Friksi ini mencerminkan bahwa aturan formal negara tidak cukup 

representatif bagi keberagaman norma lokal, dan hukum adat masih menjadi sistem 

hukum yang diikuti secara sosial. 

Bentuk-bentuk pluralisme hukum di Indonesia memunculkan situasi di mana 

masyarakat memilih forum hukum berdasarkan konteks sosial dan keyakinan 

identitas mereka, bukan semata efektivitas hukum formal. Saat terjadi konflik agraria, 

masyarakat adat cenderung memilih resolusi melalui pengakuan tokoh adat atau 

sistem lembaga adat, meskipun putusan formal mungkin tidak diakui negara. Di ranah 

waris, terdapat masyarakat yang masih menggunakan hukum adat karena sistem 

kekerabatan seperti matrilineal atau patrilineal lebih sesuai dengan praktik sosial 

mereka daripada sistem waris formal. Perkara perkawinan Islam yang melibatkan 

praktik adat juga memperlihatkan pluralisme dalam validasi pernikahan, praktik adat 

tetap diikuti meski pencatatan negara tidak dilakukan. Interaksi ini memperlihatkan 

pluralisme hukum sebagai arena dialog praksis yang tidak selalu selaras dengan 

hierarki formal. 

Studi pluralisme hukum Murdan15 menekankan bahwa di era kemerdekaan, hukum 

negara lebih menonjolkan peran agama dibandingkan hukum adat dalam 

pembentukan norma pengatur perkawinan, padahal hukum adat tetap berfungsi di 

masyarakat sebagai regulasi informal yang terus hidup. Ini menunjukkan bahwa 

meskipun hukum negara bersifat kodifikatif dan dominan, hukum adat terus 

mempertahankan legitimasinya dengan membentuk struktur sosial yang loyal 

terhadap tradisi. Dalam banyak komunitas, norma adat tetap dikaitkan dengan 

identitas budaya dan moral kolektif meski tidak tercatat secara resmi. Hukum Islam 

perdata memberikan legitimasi formal yang relevan bagi umat Muslim, tapi tetap 

mengakomodasi interaksi dengan hukum adat lokal dalam praktik pernikahan dan 

waris. Munculnya perda dan pengakuan administratif terhadap desa adat dapat 

memperkuat sinergi antar sistem hukum, tapi perlu pendalaman makna substansial 

bagi komunitas lokal16. 

Pendidikan hukum dan peradilan formal di Indonesia cenderung memperkuat 

supremasi hukum negara, meskipun keberagaman norma lokal telah diakui 

konstitusional. Hal ini menimbulkan gap antara praktik hukum di masyarakat dan 

aplikasi hukum resmi. Banyak hakim atau aparat hukum belum memahami norma 

adat yang hidup dan ketegangan antara hukum nasional, Islam, dan adat sebagai 

 
14 K Iftitah and M Y Santosa, “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia: Pengaruh Sistem Kekerabatan 
Masyarakat Adat Terhadap Corak Hukum Waris Adat Di Indonesia,” Syariah: Jurnal Ilmu Hukum 1, no. 2 
(2023): 234–42, https://doi.org/https://doi.org/10.62017/syariah.v1i2.543. 
15  M Murdan, “Pluralisme Hukum (Adat Dan Islam) Di Indonesia,” Mahkamah: Jurnal Kajian Huku, 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/mahkamah/article/download/573/503. 
16  Fadli, “Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong Kepatuhan 
Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia.” 



13 
  

manifestasi pluralisme hukum sosial. Interaksi antar norma sering tidak dipedulikan 

saat mengambil keputusan hukum karena tidak diakui sebagai dasar formal. Studi 

sosiologis menyarankan perlunya integrasi pendekatan pluralisme hukum dalam 

pendidikan hukum dan pelatihan hakim agar bisa merespon konflik trademark norma 

ruang lokal17. Dengan demikian, pluralisme hukum di Indonesia memerlukan 

kesadaran dan kompetensi hukum multikultural di antara aparat negara. 

Bentuk pluralisme hukum di Indonesia mencakup tiga sistem normatif utama yaitu 

hukum negara, hukum adat, dan hukum Islam yang saling berinteraksi, kadang 

bersinggungan dan menciptakan friksi ketika norma tertulis tidak sinkron dengan 

praktik sosial. Hukum negara memberikan dasar legal formal, hukum Islam mengatur 

aspek perdata sebagian besar masyarakat Muslim, dan hukum adat bertindak sebagai 

norma hidup masyarakat yang diwariskan secara tidak tertulis. Interaksi di antara 

ketiganya membentuk sistem hukum yang plural dan multi-layered, di mana 

masyarakat memilih hukum berdasarkan legitimasi sosial, konteks budaya, dan 

identitas komunitas. Studi pluralisme hukum dan antropologi hukum perlu menggali 

lebih dalam interlegality hubungan antar sistem hukum sebagai arena dialog dan 

negosiasi normatif. Analisis empiris terhadap interaksi antar norma ini akan 

memperkaya pemahaman tentang bagaimana pluralisme hukum berfungsi nyata di 

Indonesia. Studi ini berkontribusi penting terhadap wacana pembangunan hukum 

nasional yang inklusif dan responsif terhadap keberagaman hukum lokal. 

3. Studi Kasus Anatara Hukum Adat Dan Hukum Negara 

Konflik agraria antara masyarakat adat Dayak dan perusahaan perkebunan sawit di 

Kalimantan Tengah mencuat ketika perusahaan memperoleh HGU seluas ribuan 

hektar tanpa konsultasi dengan komunitas lokal yang memiliki hak ulayat turun-

temurun; kasus ini menimbulkan perlawanan masyarakat Dayak Marjun karena 

pembukaan lahan merusak situs leluhur dan hutan mangrove yang menjadi sumber 

kehidupan18. Meskipun Pasal 66 UU 32/2009 melindungi warga yang 

memperjuangkan hak lingkungan, aparat hukum lebih memilih kriminalisasi warga 

ketimbang mediasi dalam kerangka ADR. Kriminalisasi ini memperlihatkan 

bagaimana hukum negara menegakkan dominasi formal dan mengabaikan norma 

sosial dan adat yang hidup dalam masyarakat. Padahal Framing konflik agraria sebagai 

kriminalitas menunjukkan bahwa hukum formal belum mampu memetakan nilai-nilai 

lokal dalam analisis kasus secara kontekstual. Peneliti bidang antropologi hukum 

menilai bahwa tindakan negara tersebut mengabaikan epistemologi lokal yang 

memberi supremasi terhadap norma hidup masyarakat. Studi ini mengungkap bahwa 

konflik hukum bukan hanya soal ketidakcocokan peraturan, tapi juga soal legitimasi 

sosial dan simbolik norma. 

 
17 Eni Indah Sundari et al., “Tumpang Tindih Kewenangan Kejaksaan Dan Kepolisian Dalam RUU 
Kejaksaan,” Birokrasi: JURNAL ILMU HUKUM DAN TATA NEGARA 3, no. 1 (March 29, 2025): 94–107, 
https://doi.org/10.55606/birokrasi.v3i1.1831. 
18 “Konflik Dengan Perusahaan Sawit, Warga Dayak Marjun Terjerat Hukum,” Mongabay Indonesia, n.d., 
https://www.mongabay.co.id/2022/09/12/konflik-dengan-perusahaan-sawit-warga-dayak-marjun-
terjerat-hukum/. 



14 
  

Studi kasus masyarakat Kinipan, Lamandau, Kalimantan Tengah menggambarkan 

bagaimana konflik struktural agraria menyebabkan keterasingan masyarakat adat 

dari tanah ulayat mereka. Menurut data KPA (2005–2022), ribuan konflik agraria 

melibatkan jutaan hektar lahan dan berjuta penduduk adat terdampak19. Negara 

secara formal mengakui keberadaan masyarakat adat dalam Pasal 18B ayat (2) dan 

Pasal 28I ayat (2) UUD 1945, tetapi perlindungan hukum terhadap hak atas tanah adat 

masih lemah dan simbolik. Studi ini menunjukkan bahwa masyarakat adat sering 

kehilangan hak atas tanah karena ketidakjelasan regulasi serta lemahnya penerapan 

prinsip FPIC (Free, Prior and Informed Consent). Dalam menyelesaikan konflik, 

masyarakat adat sering memilih jalur adat dan menolak litigasi formal walaupun 

berisiko kriminalisasi. Kasus Kinipan menjadi ilustrasi bahwa pluralisme hukum 

formal belum merepresentasikan pluralisme hukum praktis masyarakat adat. 

Bentuk konflik serupa juga terjadi di Dayak Ketapang, Kalimantan Barat, yang 

menghadapi PT Kayong Agro Lestari. Ketika perusahaan merambah wilayah tanpa izin 

adat, masyarakat adat menjatuhkan sanksi adat berupa denda materiil seperti 

pelecehan tokoh dihormati (Rp 8 juta), ancaman (Rp 3,2 juta), dan pencemaran (Rp 2,8 

juta) serta tindakan spiritual (hukum adat Simpang Dua) sebagai bentuk pemulihan 

keharmonisan sosial20. Perusahaan akhirnya mematuhi sanksi adat tersebut, 

meskipun sanksi itu tidak diakui oleh hukum positif negara. Kasus ini menggambarkan 

bagaimana komunitas adat mempertahankan mekanisme hukumnya untuk 

menegakkan norma sosial di luar sistem peradilan formal. Sanksi adat dalam konteks 

ini berfungsi menegur pelanggaran terhadap nilai-nilai lokal dan menyampaikan 

eksistensi hukum adat sebagai regulasi normatif yang efektif. Ini menegaskan bahwa 

norma lokal tetap memiliki efek sanksi signifikan meskipun tidak memiliki basis 
formal dalam hukum negara. 

Dalam kasus yang berbeda, masyarakat Simpang Dua di wilayah Dayak menerapkan 

sanksi adat untuk penyelesai konflik tanah ulayat yang dianggap telah dilanggar pihak 

korporasi, dan hasilnya menunjukkan keberhasilan restorasi sosial, walaupun hukum 

negara tidak memberi perlindungan legal lebih jauh. Sanksi adat bukan semata 

hukuman, tetapi juga alat simbolik untuk mengembalikan keseimbangan komunitas 

dan spiritual. Namun, efektivitas sanksi adat bergantung pada kesadaran kolektif 

masyarakat dan pengakuan terhadap nilai-nilai lokal. Dalam banyak kasus, 

keberhasilan sanksi adat adalah karena kerja sama pemerintah daerah yang 

menghormati nilai lokal meski tidak secara formal memformalisasi norma adat. Ini 

menunjukkan bahwa interaksi antara hukum adat dan hukum negara bersifat selektif 

dan pragmatis dalam level lokal. Pendekatan antropologi hukum penting untuk 

memahami bagaimana masyarakat menegosiasi legitimasi norma hukum ketika 
terjadi pelanggaran terhadap hak kolektif adat mereka. 

 
19 I Budiono, “Keterasingan Masyarakat Hukum Adat Dalam Konflik Agraria Struktural,” Fenomena: Jurnal 
Ilmu Sosial Dan Pendidikan 19, no. 2 (2022), 
https://doi.org/https://doi.org/10.36841/fenomena.v19i02.5498. 
20 R Apriyani, “Keberadaan Sanksi Adat Dalam Penerapan Hukum Pidana Adat,” Jurnal Prioris: Jurnal 
Hukum, Universitas Trisakti, 2023. 



15 
  

Dari perspektif hukum pidana adat, penelitian oleh Rini Apriyani21 menyoroti bahwa 

penerapan sanksi pidana adat di Kalimantan Timur dan Kalimantan Utara hanya 

diberlakukan untuk beberapa jenis pelanggaran tertentu dan tidak berlaku universal 

meskipun dalam praktik, sanksi adat sering kali berat dan tidak jelas ketentuan 

hukumnya secara formal. Ketidakjelasan ini menyebabkan ketidakpastian hukum 

dalam masyarakat yang mencoba mengejawantahkan hukum adat sebagai alternatif 

penyelesaian konflik. Hukum adat pidana ini bersifat context-specific dan berakar kuat 

dalam nilai budaya, tetapi belum diakui sebagai sistem hukum formal. 

Konsekuensinya, penerapan sanksi adat sering menyinggung prinsip kepastian hukum 

yang diatur dalam hukum nasional. Di sinilah letak friksi antara norma lokal dan 

hukum negara yang bersifat universalis. Studi ini memperlihatkan perlunya integrasi 

interpretatif yang menghormati dinamika sosial lokal. 

Keseluruhan kasus agraria di Kalimantan memperlihatkan pola konflik yang khas: 

tumpang tindih klaim tanah ulayat dan HGU, minimnya mediasi, kriminalisasi 

masyarakat adat, serta peran sanksi adat sebagai kontrol normatif lokal. Misalnya 

kasus Dayak Marjun dan Kinipan22, warga yang memperjuangkan hak ulayat justru 

dijerat pidana oleh aparat negara. Namun masyarakat adat menolak jalur formal dan 

memilih mediasi informal melalui lembaga adat. Praktik ini merefleksikan hukum 

sebagai praktik sosial yang menjadi bagian “law as lived”, bukan hanya “law as 

written”. Keberadaan Batamad sebagai lembaga adat yang memiliki kewenangan 

memaksakan norma adat di lapangan memperkuat legitimasi lokal meski tidak ada 

dasar formal negara. Kasus‑kasus ini menunjukkan bahwa pluralisme hukum di 

lapangan merupakan arena negosiasi aktor hukum formal dan informal yang tak 

simetris. 

Dari sudut etnografi hukum, interaksi antara hukum adat dan hukum negara dalam 

konflik agraria di Kalimantan menunjukkan dimensi simbolik, materiel, dan sosial 

yang tidak tertangkap oleh analisis normatif semata. Observasi lapangan 

memperlihatkan bahwa masyarakat adat menganggap sertifikat HGU lemah 

legitimnya jika tidak diiringi persetujuan adat dan keberpihakan komunitas. Ketika 

norma formal tidak mencerminkan nilai lokal, masyarakat memilih menyelesaikan 

sengketa melalui sanksi adat atau mediasi informal demi memelihara keharmonisan 

sosial. Pilihan tersebut membentuk hybrid legal order kombinasi norma formal dan 

adat yang dijalani secara simultan. Studi ini melengkapi literatur lewat pendekatan 

yang menempatkan voice masyarakat sebagai pusat analisis pluralisme hukum. Selain 

itu penelitian ini menyoroti peran emosional dan spiritual dalam legitimasi norma 
adat. 

Konflik agraria di Kalimantan memberikan gambaran konkrit tentang pluralisme 

hukum dalam praktik ketika hukum negara gagal mengakomodasi hak-hak 

masyarakat adat, hukum adat muncul sebagai sistem hukum alternatif yang hidup dan 

efektif melalui sanksi adat serta mediasi komunitas. Studi ini menekankan bahwa 

 
21 R Apriyani, “Keberadaan Sanksi Adat Dalam Penerapan Hukum Pidana Adat,” Jurnal Prioris: Jurnal 
Hukum, Universitas Trisakti, 2023. 
22 Indro Budiono, “Keterasingan Masyarakat Hukum Adat dalam Konflik Agraria Struktural”,  November 
2024 FENOMENA 19(02):255 DOI:10.36841/fenomena.v19i02.5498. 



16 
  

pluralisme hukum bukan hanya soal keberadaan dua sistem norma, tetapi soal 

adaptasi norma di tataran praktis dan dinamika kekuasaan. Hasil temuan 

mempertegas perlunya memperkuat prinsip FPIC, mempercepat sertifikasi tanah 

ulayat, dan mengintegrasikan lembaga adat ke dalam sistem ADR formal. Kontribusi 

penelitian ini bersifat empiris dan praktis: memberi bukti nyata pluralisme hukum di 

Indonesia, serta menawarkan pendekatan dialog normatif berbasis adat dalam 

kebijakan agraria nasional. Studi ini juga membuka jalan bagi transformasi sistem 

hukum inklusif yang menghormati hak komunitas adat secara substansial. 

4. Solusi Dan Pendekatan Alternatif 

Salah satu pendekatan kunci dalam merespons pluralisme hukum di Indonesia adalah 

penguatan model integratif antara hukum negara dan hukum adat. Pengakuan formal 

terhadap eksistensi masyarakat adat telah diakomodasi dalam Pasal 18B ayat (2) UUD 

1945, namun implementasi konkret baru tampak dalam beberapa kebijakan sektoral. 

RUU Masyarakat Adat menjadi peluang normatif penting untuk membangun kerangka 

hukum yang tidak hanya simbolik, tetapi operasional. Peradilan adat sebagai 

mekanisme penyelesaian sengketa berbasis norma lokal perlu memperoleh status 

semi-resmi agar tidak terus berada dalam posisi informal yang rentan terhadap 

delegitimasi. Sebagaimana dicatat dalam studi oleh Anggraeni23, keberadaan peradilan 

adat bisa menjadi pelengkap sistem peradilan formal dengan fungsi restoratif dan 

berbasis nilai lokal yang kuat. Dalam konteks pluralisme hukum, pengakuan formal 

terhadap peradilan adat bukan sekadar bentuk pelestarian budaya, tetapi juga refleksi 

dari kebutuhan masyarakat terhadap sistem keadilan yang lebih responsif dan 

partisipatif. 

Di sisi lain, mediasi berbasis budaya lokal menjadi pendekatan non-litigatif yang 

semakin relevan dalam mereduksi eskalasi konflik, terutama di wilayah yang rawan 

sengketa agraria dan pertanahan. Mekanisme ini memanfaatkan struktur sosial dan 

norma komunitas sebagai instrumen penyelesaian sengketa yang lebih fleksibel dan 

berorientasi pada pemulihan harmoni sosial, bukan semata-mata penghukuman. 

Dalam penelitian oleh Rahman dan Yustiawan24, mediasi adat memiliki tingkat 

keberhasilan yang tinggi dalam menyelesaikan konflik horizontal karena didasarkan 

pada kepercayaan dan legitimasi sosial yang kuat. Proses mediasi ini bersifat 

partisipatif, transparan, dan berorientasi pada musyawarah, bukan konfrontasi 

legalistik. Hukum sebagai sistem simbolik dalam masyarakat adat menunjukkan 

bahwa keberhasilan mediasi lebih bergantung pada nilai-nilai kolektif ketimbang 

kekuatan koersif. Antropologi hukum mengajarkan bahwa praktik hukum tidak selalu 

identik dengan penegakan aturan, melainkan juga proses negosiasi nilai yang hidup 

dalam keseharian komunitas lokal. 

Untuk mewujudkan pluralisme hukum yang produktif, penting dilakukan dialog 

berkelanjutan antara aktor-aktor hukum seperti negara, lembaga adat, masyarakat 

 
23 R Anggraeni, “Peradilan Adat Dan Legitimasi Hukum Lokal Di Indonesia: Peluang Dan Tantangan 
Implementasi UU Masyarakat Adat,” Jurnal Hukum & Sosial 8, no. 2 (n.d.): 45 E. 
24 T. Paramitha, I., & Rahman, “Analisis Kritis Undang-Undang ITE Dalam Perspektif Kebebasan 
Berekspresi.,” 2022, https://doi.org/https://doi.org/10.31289/jhpu.v15i2.5292. 



17 
  

sipil, dan akademisi. Kegagalan sistem hukum nasional dalam mengatasi konflik sering 

kali bukan karena kekurangan norma, melainkan absennya ruang deliberatif antara 

struktur negara dan masyarakat lokal. Dialog yang sehat akan membuka kanal 

pemahaman lintas paradigma hukum: hukum negara yang formal dan legalistik, 

hukum adat yang bersifat kontekstual dan normatif, serta kepentingan masyarakat 

sipil yang menuntut keadilan substantif. Sebagaimana diungkap oleh Nasution (2024), 

interaksi antaraktor hukum ini dapat melahirkan skema hibrid yang lebih akomodatif 

terhadap nilai-nilai lokal. Dalam konteks ini, antropologi hukum menekankan 

pentingnya relasi kekuasaan dalam proses hukum siapa yang membuat aturan, siapa 

yang menafsirkan, dan siapa yang terdampak. Oleh karena itu, pembentukan 

kebijakan hukum nasional seharusnya mempertimbangkan arena lokal sebagai ruang 

artikulasi aspirasi hukum masyarakat adat. 

Pendekatan berbasis Maqashid Syariah menawarkan perspektif normatif-religius 

yang dapat diadaptasi dalam penyelesaian konflik berbasis komunitas Muslim di 

Indonesia. Maqashid Syariah menekankan perlindungan terhadap lima aspek 

fundamental manusia agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta benda. Pendekatan ini 

sejalan dengan prinsip-prinsip hukum adat yang juga mengedepankan perlindungan 

terhadap nilai-nilai kehidupan yang berkelanjutan dan harmoni sosial. Dalam 

beberapa komunitas adat Muslim seperti di Sumatera Barat, Sulawesi Selatan, atau 

Kalimantan Selatan, integrasi antara nilai adat dan syariah menciptakan model hukum 

yang unik dan hidup dalam keseharian masyarakat. Studi oleh Afifah25 menunjukkan 

bahwa penerapan nilai Maqashid dalam mediasi konflik keluarga dan agraria di 

masyarakat adat menghasilkan penyelesaian yang adil dan damai karena merujuk 

pada prinsip kemaslahatan bersama. Pendekatan ini penting untuk dikaji lebih lanjut 

dalam merumuskan alternatif hukum nasional yang lebih inklusif secara budaya dan 

spiritual. 

Restorative justice atau keadilan restoratif menjadi paradigma penting dalam 

reformasi sistem hukum Indonesia, terutama dalam penyelesaian konflik yang bersifat 

komunitarian dan bukan individualistik. Pendekatan ini memfokuskan pada 

pemulihan relasi sosial, pemberdayaan korban, dan tanggung jawab pelaku, daripada 

sekadar penghukuman. Dalam masyarakat adat, praktik keadilan restoratif sudah 

berlangsung sejak lama melalui ritual perdamaian, pembayaran ganti rugi, dan 

pernyataan maaf terbuka yang melibatkan komunitas. Peradilan adat Dayak, misalnya, 

mengimplementasikan bentuk-bentuk keadilan restoratif yang efektif dalam 

menurunkan eskalasi kekerasan serta membangun konsensus sosial. Penelitian 

Sembiring menunjukkan bahwa ketika pelaku dan korban duduk bersama dalam 

proses adat, ada ruang pengakuan, pemulihan, dan penyembuhan yang tidak 

dimungkinkan dalam sistem peradilan formal. Dengan demikian, mengadopsi 

kerangka keadilan restoratif dari praktik adat ke dalam sistem hukum nasional adalah 

upaya untuk menjembatani nilai lokal dengan reformasi struktural hukum. 

 
25  N Afifah, “Integrasi Maqashid Syariah Dalam Penyelesaian Konflik Agraria Di Komunitas Adat Muslim,” 
Jurnal Hukum Islam Nusantara 6, no. 1 (2023): 1–17, 
https://doi.org/https://doi.org/10.32678/jhin.v6i1.822. 



18 
  

Selain itu, local wisdom atau kearifan lokal harus dilihat sebagai sumber hukum yang 

sah dan relevan, bukan sekadar warisan budaya. Dalam konteks pluralisme hukum, 

kearifan lokal mencerminkan kapasitas kolektif masyarakat untuk menciptakan 

mekanisme regulatif yang kontekstual dan efisien. Tradisi musyawarah, pemberian 

sanksi sosial, dan upacara rekonsiliasi adalah bentuk konkret bagaimana masyarakat 

adat menciptakan norma yang hidup (living law). Antropologi hukum menilai bahwa 

praktik ini memiliki kekuatan normatif meskipun tidak tertulis dalam peraturan 

perundang-undangan. Oleh karena itu, kebijakan hukum nasional harus membuka 

ruang legal-formal bagi legalisasi norma lokal, selama tidak bertentangan dengan 

prinsip HAM dan konstitusi. Dalam studi Nurdin dan Wulandari (2022), ditemukan 

bahwa kearifan lokal menjadi instrumen efektif dalam mencegah konflik sosial karena 

ia menanamkan rasa kepemilikan terhadap norma dalam diri anggota komunitas. 

Pendekatan ini penting dalam membangun sistem hukum partisipatif dan 

berkelanjutan. 

Pentingnya studi antropologi hukum dalam konteks Indonesia tidak dapat diabaikan 

karena ia memandang hukum sebagai gejala sosial, bukan sekadar teks normatif. 

Melalui lensa antropologis, hukum dipahami sebagai praktik sosial yang diproduksi, 

dinegosiasi, dan dipertahankan oleh masyarakat dalam konteks kehidupan sehari-

hari. Antropologi hukum menyoroti bagaimana masyarakat tidak hanya mematuhi 

hukum karena aturan, tetapi karena nilai, simbol, dan relasi sosial. Dengan demikian, 

proses legislasi dan pengadilan harus memperhitungkan aspek sosiokultural agar 

hukum tidak teralienasi dari masyarakat yang dilayaninya. Studi oleh Lestari (2024) 

menunjukkan bahwa pendekatan tekstual dalam hukum sering kali gagal memahami 

konflik agraria karena tidak melihat struktur kekuasaan lokal dan nilai komunitas 

yang dilecehkan. Maka dari itu, integrasi pendekatan antropologis ke dalam 

pendidikan dan praktik hukum menjadi langkah strategis untuk menciptakan sistem 
hukum yang adaptif, kontekstual, dan berpihak pada masyarakat. 

Pluralisme hukum di Indonesia tidak seharusnya dilihat sebagai beban, tetapi sebagai 

potensi untuk membangun sistem hukum yang lebih demokratis dan inklusif. Integrasi 

hukum adat ke dalam sistem hukum nasional melalui RUU Masyarakat Adat, 

pengakuan peradilan adat, serta legalisasi mekanisme penyelesaian non-litigatif 

adalah langkah penting menuju keadilan kontekstual. Dialog antaraktor hukum, 

penguatan keadilan restoratif, dan penghargaan terhadap kearifan lokal merupakan 

jalan tengah yang menjanjikan dalam membangun hukum sebagai praksis sosial. 

Pendekatan antropologi hukum menawarkan cara pandang yang lebih manusiawi dan 

partisipatif dalam membingkai konflik, norma, dan struktur hukum. Ketika hukum 

tidak lagi dipahami sebagai alat kontrol negara semata, melainkan sebagai ekspresi 

nilai-nilai komunitas, maka keadilan akan lebih mudah dicapai. Oleh karena itu, 

penting untuk terus mendorong riset, pendidikan, dan kebijakan hukum yang berbasis 

pluralisme, interkulturalisme, dan keadilan sosial. 

 

 

 



19 
  

C. Kesimpulan 

Pluralisme hukum merupakan keniscayaan dalam masyarakat multikultural seperti 

Indonesia karena negara kita secara konstitusional dan empiris menampung lebih dari 

satu sistem norma yang hidup dan beroperasi secara simultan. Model sistem hukum 

nasional mencakup hukum negara positif berdasarkan UUD 1945 dan undang‑undang, 

hukum Islam dalam ranah perdata, serta hukum adat yang tumbuh dari tatanan sosial 

lokal. Benturan antara norma-norma ini tidak sekadar dilema legal formal, tetapi juga 

mencerminkan perbedaan nilai, struktur sosial, dan mekanisme implementasi yang 

mendasar. Konflik antara hukum adat dan hukum negara sering timbul karena adanya 

gap antara legitimasi formal dan legitimasi sosial. Observasi lapangan dan analisis 

antropologi hukum menunjukkan bahwa masyarakat tetap mengacu pada norma adat 

meskipun menghadapi dominasi tekstual hukum negara. Studi oleh Murdan (2023)26 

mencatat bahwa meskipun hukum adat tidak memiliki legalitas positifistik penuh, ia 

terus hidup dan dijalankan oleh masyarakat karena memiliki pengakuan kultural yang 

kuat. 

Pendekatan antropologi hukum menjelaskan bahwa hukum tidak dapat dilepaskan dari 

konteks sosial‑budaya masyarakat karena hukum, dalam praktiknya, merupakan gejala 

sosial dan simbolik, bukan semata teks normatif. Masyarakat tidak hanya mengadopsi 

hukum karena kewajiban hukum formal, tetapi juga karena hukum tersebut menjadi 

bagian dari identitas, ritual, nilai, dan sistem kontrol sosial mereka. Penelitian seperti 

oleh Prabawati Oktaviana et al. (2025)27 menekankan pentingnya memahami law as lived 

dan legal culture dalam hubungan antar sistem hukum yang saling bersinggungan di 

Indonesia. Studi‑studi sosiologis lainnya menggarisbawahi bahwa konflik pluralisme 

bukan sekadar tentang dualitas norma, melainkan tentang mekanisme integrasi, 

negosiasi, dan pemaknaan lintas komunitas. Kontribusi penelitian ini membuka ruang 

pemikiran bahwa kebijakan hukum dan peradilan di Indonesia harus memperhitungkan 

kenyataan pluralisme normatif dan menghargai pluralitas sebagai modal sosial untuk 

membangun keadilan yang berakar pada identitas lokal. Hasil analisis ini akan 

memperkaya literatur hukum plural dan menyokong langkah kebijakan hukum nasional 

yang inklusif dan berkeadilan sosial. 

 

D. Daftar Pustaka 

Afifah, N. “Integrasi Maqashid Syariah Dalam Penyelesaian Konflik Agraria Di Komunitas Adat 

Muslim.” Jurnal Hukum Islam Nusantara 6, no. 1 (2023): 1–17. 

https://doi.org/https://doi.org/10.32678/jhin.v6i1.822. 

 
26 M Murdan, “Pluralisme Hukum (Adat Dan Islam) Di Indonesia,” Mahkamah: Jurnal Kajian Huku, 
https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/mahkamah/article/download/573/503. 
27 O Prabawati, V Andriana, and C B Harahap, “Perspektif Budaya Hukum Dan Pluralisme Hukum Pada 
Kelompok Ahmadiyah Di Indonesia,” in Gunung Djati Conference Series, 2025. 



20 
  

Anggraeni, R. “Peradilan Adat Dan Legitimasi Hukum Lokal Di Indonesia: Peluang Dan Tantangan 

Implementasi UU Masyarakat Adat.” Jurnal Hukum & Sosial 8, no. 2 (n.d.): 45 E. 

Apriyani, R. “Keberadaan Sanksi Adat Dalam Penerapan Hukum Pidana Adat.” Jurnal Prioris: 

Jurnal Hukum, Universitas Trisakti, 2023. 

Budiono, I. “Keterasingan Masyarakat Hukum Adat Dalam Konflik Agraria Struktural.” Fenomena: 

Jurnal Ilmu Sosial Dan Pendidikan 19, no. 2 (2022). 

https://doi.org/https://doi.org/10.36841/fenomena.v19i02.5498. 

Cambridge University Press. “Law and the Epistemologies of the South,” n.d. 

https://doi.org/https://doi.org/10.1017/9781316662441. 

Eni Indah Sundari, Amalia Khoirin Nisa, Gabriella Kezia Febyoli, Raihanun Ramadhani, Firda Nur 

Haliza, Queenara Tities Benanda, Indri Mufidatul Hikmah, and Muhammad Wildan Ajie. 

“Tumpang Tindih Kewenangan Kejaksaan Dan Kepolisian Dalam RUU Kejaksaan.” 

Birokrasi: JURNAL ILMU HUKUM DAN TATA NEGARA 3, no. 1 (March 29, 2025): 94–107. 

https://doi.org/10.55606/birokrasi.v3i1.1831. 

Fadli, M. “Pengakuan Dan Perlindungan Negara Terhadap Hukum Adat Dalam Mendorong 

Kepatuhan Hukum Berbasis Nilai-Nilai Budaya Lokal Di Indonesia.” Majalah Hukum 

Nasional 54, no. 2 (2024): 283–314. 

https://doi.org/https://doi.org/10.33331/mhn.v54i2.896. 

Fikri, W. “Konsepsi Hukum Waris Islam Dan Hukum Waris Adat: Analisis Kontekstualisasi Dalam 

Masyarakat Bugis.” Al-Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah Dan Hukum 1, no. 2 (2016): 193–204. 

Hamida, N. A. “Pluralisme Hukum Di Tengah Konflik Agraria,” n.d. 

https://doi.org/https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752. 

Hamida, Nilna Aliyan. “Adat Law and Legal Pluralism in Indonesia: Toward A New Perspective?” 

Indonesian Journal of Law and Society 3, no. 1 (March 19, 2022): 1. 

https://doi.org/10.19184/ijls.v3i1.26752. 

Haq, Hilman S, and et al. “Community Mediation-Based Legal Culture in Resolving Social Conflict 

of Communities Affected by the COVID-19 Pandemic in West Nusa Tenggara, Indonesia.” 

Studia Iuridica Lublinesia 31, no. 2 (2022): 1–22. 

Iftitah, K, and M Y Santosa. “Pluralisme Hukum Waris Di Indonesia: Pengaruh Sistem Kekerabatan 

Masyarakat Adat Terhadap Corak Hukum Waris Adat Di Indonesia.” Syariah: Jurnal Ilmu 

Hukum 1, no. 2 (2023): 234–42. 

https://doi.org/https://doi.org/10.62017/syariah.v1i2.543. 

“Konflik Dengan Perusahaan Sawit, Warga Dayak Marjun Terjerat Hukum.” Mongabay Indonesia, 

n.d. https://www.mongabay.co.id/2022/09/12/konflik-dengan-perusahaan-sawit-

warga-dayak-marjun-terjerat-hukum/. 

Kurnia Warman, Saldi Isra, and Hilaire Tegnan, “Enhancing Legal Pluralism: The Role of Adat and 

Islamic Laws Within the Indonesian Legal System,” 

https://www.abacademies.org/abstract/enhancing-legal-pluralism-the-role-of-adat-

and-islamic-laws-within-the-indonesian-legal-system-7242.html 

Linda Yanti Sulistiawati. “Pluralisme Hukum Dalam Resolusi Konflik Tanah Adat: Studi Kasus 

Indonesia Timur,” n.d. https://repository.klri.re.kr/handle/2017.oak/9812. 

https://repository.klri.re.kr/handle/2017.oak/9812


21 
  

M Murdan, “Pluralisme Hukum (Adat Dan Islam) Di Indonesia,” Mahkamah: Jurnal Kajian Huku, 

https://www.syekhnurjati.ac.id/jurnal/index.php/mahkamah/article/download/573/5

03. 

Paramitha, I., & Rahman, T. (2022). “Analisis Kritis Undang-Undang ITE Dalam Perspektif 

Kebebasan Berekspresi.,” 2022. 

https://doi.org/https://doi.org/10.31289/jhpu.v15i2.5292. 

Prabawati, O, V Andriana, and C B Harahap. “Perspektif Budaya Hukum Dan Pluralisme Hukum 

Pada Kelompok Ahmadiyah Di Indonesia.” In Gunung Djati Conference Series, 2025. 

Puri, Widhiana H. “Pluralisme Hukum Sebagai Strategi Pembangunan Hukum Progresif Di Bidang 

Agraria Di Indonesia.” BHUMI: Jurnal Agraria Dan Pertanahan 3, no. 1 (July 14, 2017). 

https://doi.org/10.31292/jb.v3i1.227. 

Ni Putu Apriani Rahayu, “Pelaksanaan Perkawi Adat Bali”, https://fh.unram.ac.id/wp-

content/uploads/2019/09/NI-PUTU-APRIANI-R-D1A115212.pdf  

Sumardi, D, R Lukito, and M N Ichwan. “Legal Pluralism within the Space of Sharia: Interlegality 

of Criminal Law Traditions in Aceh, Indonesia.” Samarah: Jurnal Hukum Keluarga Dan 

Hukum Islam 5, no. 1 (2023). 

 

 

 


